

# بَوْلِيَّالِيَّةُ الْفَاتِّةُ اللهُ اللهُ

# رئيس مجلس الإدارة أ.د. عبد الله شاكر الجنيدي



صاحبة الامتياز

جمعية أنصار السنة المحمدية

### المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

#### اللجنة العلمية

جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل د. مرزوق محمد مرزوق

محمد عبد العزيز السيد

#### إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين ـ القاهرة ت:۱۷ ه ۲۳۹۳۱ ـ فاکس :۲۳۹۳۰

#### المركز العام

WWW.ANSARALSONNA.COM

#### البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM

#### رئيس التحرير

GSHATEM@HOTMAIL.COM

#### قسم التوزيع والاشتراكات

ISHTRAK.TAWHEED@YAHOO.COM



# فِي عام هجري جديد (( هَدَى الله تُجَّار الكلام

يعيش كثير من الناس على الكلام، ويرد عليهم غيرهم أيضًا بكلام، ويقبضون على ذلك الأموال الطائلة، وقد يكون كلامهم طعنًا في برءاء، وفتاوى للسمعة والرياء. فلم ينفعوا الناس بعلم ولا بتربية، ولا بنصيحة ولا تنمية.

وقد ذكر الجاحظ قصة في عينة من هؤلاء أن رجلًا من خراسان كان يأكل في بعض المواضع إذ مر به عابر سبيل، فسلم عليه عابر السبيل، فرد الرجل السلام شم قال: هَلُم (تعال) عافاك الله. فتوجه الرجل نحوه، فلما رآه صاحب الطعام مقبلاً قال له: مكانك ... فإن العجلة من الشيطان. فوقف الرجل، فقال له الخراساني: ماذا تريد؟ قال عابر السبيل: أريد أن أتغذى. قال له: ولم ذاك؟ وكيف طمعت في هذا؟ ومن أباح لك مالي؟ قال الرجل: أوليس قد دعوتني وقلت: هَلُم؟ قال: ويحك، لو عرفتُ أنك هكذا أحمق ما رددت عليك السلام؛ الأمر ببساطة هو أن أقول أنا: هلم، فتجيب أنت: هنيئاً، فيكون كلام بكلام. فأما كلامٌ بفعال، وقولٌ بأكل، فهذا ليس من الإنصاف.

# التحرير

رج مجاله الكريم كرتمولة كامالة وجري 43 سيلة كامالة مع مجاله الكريم كرتمولة كامالة وجري 43 سيلة كامالة

**ी कार्यात होत्राहिस्सारिक्षित्र व्याप्त** 

مفاجأة كبرى

# رئیس التحریر: جــمــال ســعــد حــاتــم

# مديرالتحريرالفني: حسين عطا القراط



### سكرتير التحرير:

مصطفى خليل أبو المعاطي الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠٠ جنيها بحوالة فورية باسم مجلة التوحيد على مكتب بريد عابدين ، مع إرسال صورة الحوالة الفورية على فاكس مجلة التوحيد ومرفق بها الاسم والعنوان ورقم التليفون ٢- في الخارج ٣٠ دولاراً أو ١٠٠ ريال

۱- یے الحارج ۱۰ دولارا او ۱۰۰ ریال .سعودی او مایعادلهما ترسل القیمة بسویفت او بحوالة بنکیة

ترسل القيمة بسويفت أو بحوالة بنكية أو شيك على بنك فيصل الإسلامي فرع القاهرة . باسم مجلة التوحيد . أنصار السنة حساب رقم /١٩١٥٩٠

#### ثمن النسخة

مصر ۳۰۰ قرش ، السعودية ٦ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

# عدا العدد العدد

|          | افتتاحية العدد: في وداع واستقبال عام عبرٌ واستلهام:  |
|----------|------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> | رئيسالتحرير                                          |
| 7        | باب الفقه: د. حمدي طه                                |
| 4        | باب التفسير: د. عبد العظيم بدوي                      |
| 14       | باب الاقتصاد الإسلامي: د. حسين حسين شحاتة            |
| 10       | ضوابط التعامل مع المخالف: د. أحمد منصور سبالك        |
| 17       | باب السنة: د. مرزوق محمد مرزوق                       |
| 71       | دررالبحار: علي حشيش                                  |
| 74       | فقه المرأة المسلمة: د. عزة محمد                      |
|          | منبر الحرمين: العام الجديد وشهر الله المحرم:         |
| 77       | د. عبد الله بن عبد الرحمن                            |
|          | إعلام المسلمين والمسلمات بما جاء في العقارب والحيات: |
| ۳.       | المستشار أحمد السيد                                  |
| ٣٢       | أهمية الدعاء في حياة المسلم: معاوية محمد هيكل        |
| ٣٦       | واحة التوحيد: علاء خضر                               |
| ۳۸       | دراسات شرعية: د. متولي البراجيلي                     |
|          | من الأحداث الهامة في تاريخ الأمة:                    |
| ٤١       | عبد الرزاق السيد عيد                                 |
| ٤٤       | الثبات حتى المات: عبده أحمد الأقرع                   |
| ٤٦       | الأخوة صفة نادرة ولزماننا مغادرة: د. عماد عيسي       |
| ٤٨       | فقر المشاعر: د. محمد إبراهيم الحمد                   |
| 0+       | الأسرة المسلمة: جمال عبد الرحمن                      |
| ۳٥       | تحذير الداعية من القصص الواهية: علي حشيش             |
|          | قرائن اللغة والنقل والعقل:                           |
| ٥٧       | د. محمد عبد العليم الدسوقي                           |
| 71       | أم إسماعيل ونبع زمزم: د. سعيد صوابي                  |
| 78       | نظرات في كتاب الرسالة: محمد عبد العزيز               |
| ٦٧       | تراجم أئمة القراءات: د. أسامة صابر                   |
| 79       | استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية: د. ياسر لعي      |
|          | قواعد وآداب في التعامل بين الشيوخ والشباب:           |
| ٧١       | د. عبد الرحمن بن صالح                                |
|          |                                                      |

٥٥٠/ حِدَيْهَا هِي الصَّلَةِ الطَّلِمَ الصَّلِي الْمُلِيَّاتِ اللَّهِ الْمُلِيَّاتِ وَالْمُؤْسِسَاتِ

منفذ البيع الوحيد بمقر مجلة التوحيد الدور السابع

# فتتأحية اعدد



1422 6 Marsh

التحرير (ئيس التحرير) جمال سعد حاتم

الحمد لله الذي جعل الشمس ضياءً والقمر نورًا وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب، وبعدُ:

فما كان لى أن أكتب هذا الباب، حفظ الله كاتبه، فأنا أقل من ذلك، فهي افتتاحية علماء ومشايخ الجماعة على مرِّ العصور، ولكن بتكليف أبلغني إياه فضيلة الشيخ جمال عبد الرحمن من فضيلة الرئيس العام، بكتابة افتتاحية هذا الشهر، وهذا شرف لى، حيث يقضى فضيلة الرئيس العام فترة نقاهة بعد إجراء عملية جراحية، نسأل الله سبحانه أن يمن عليه بالعافية والخير.

أقول- وبالله تعالى التوفيق-:

في وداع عام هجري مضى، واستقبال عام جديد، نستلهم منه العبر والعظات، ربح فيه من ريح، وخسر فيه من خسر، ودعنا فيه من كان قريبًا منا يعيش بيننا ويشاركنا حياتنا، بحلوِّها ومُرِّها، مما يجعلنا في يقظة وتأمل ونحن نودِّع عامًا رحل من بين أظهرنا سريعاً، نودعه بما أودعنا فيه من أعمال، وحل بنا عام جديد، يستوجب على الأمة وهي تودع عامها: التوبة والاستغفار والندم على ما فرطنا فيه، والعمل الصالح والاستعداد لما بعد الموت، فالأيام والليالي خزائن، وإن طلوع الشمس كل يوم من مشرقها، وغروبها من مغربها، لدليلُ على سرعة الرحيل وعدم البقاء، وهكذا عمر الإنسان، بل والحياة كلها مآلها إلى زوال، فسبحان الملك القدير، سبحانه لا يزول ملکه

البقية في العمر نعمة، أنعم الله بها علينا



ونحن نودًع عامًا، ونستقبل عامًا من حياتنا، فه نبارك الله بعك في السّماء بُرُوجًا وجَعَل في السّماء بُرُوجًا وجَعَل في السّماء بُرُوجًا وجَعَل في السّماء بُرُوجًا مُخِمَل مُبْدِيرًا ﴿ اللهِ وَهُو اللّهِ عَمَل اللّهِ مَا لَيْكَ وَالنّهَار خِلْفَةً لّمِنْ أَرَاد أَن يَذَكّر أَوْ أَرَاد شُكُورًا » (الضرقان: ٦١، ٦١).

ونحن نودع عامًا بكلُ مآسيه، ونستقبل عامًا نسأل الله سيحانه أن يكون عام خير وبركة وألفة ويقظة، نستقبل عامًا جديدًا من حياتنا نستلهم منه أن في العمر بقية للعمل، وفي الحياة فسحة للمراجعة والمحاسبة، فهذه نعمة أنعم الله بها علينا لنتأمل ونُتُّعظِ، ففي الحديث عَنْ طَلْحَةَ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ، أَنَّ رَجُلِيْنِ مِنْ بَلِيٌّ قَدَمًا عَلَىَ رَسُولُ اللَّهُ صَلَّى اللَّه عَلَيْهُ وَسُلُّمَ وَكَانَ إِسْلَامُهُمَا جَمِيعًا فَكَانَ أَحَدُهُمَا أَشُدُّ اجْتِهَادًا مِنْ الْآخَرِ فَغَزَا الْمُجْتَهِدُ مِنْهُمَا فَاسْتُشْهَدَ، ثُمُّ مَكَثَ الْآخَرُ بَعْدَهُ سَنَةً، ثُمَّ تُوُيِّةَ، قَالَ طَلْحَةُ: فَرَأَيْتُ فِي الْمُنَام بَيْنَا أَنَا عنْدَ بَابِ الْجَنَّة إِذَا أَنَا بِهِمًا فَخَرِّجَ خَارِجٌ مَنْ الْجَنَّة فَأَذِنَ للَّذِي تَوُّكُ الْآخِرَ مِنْهُمًا، ثُمَّ خَرَجَ ۖ فَأَذَنَ للَّذَي اسْتُشْهِدَ، ثُمُّ رَجَعَ ا إِلَىَّ. فَقَالَ: ازْجِعُ فَإِنَّكَ لَمْ يَأْنِ لَكَ بَعْدُ؛ فَأَصْبَحَ طُلُحَةً يُحَدِّثُ بِهِ النَّاسَ، فِهَجِبُوا لذَلكَ فَبِلَغَ ذَلكَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وُسَلُّمَ وَحَدَّثُوهُ الْحَديثَ، فَقَالَ: مِنْ أَيِّ ذَلكُ تَعْجَبُونَ؟ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهُ هَذَا كَانَ أَشُدَّ الرَّجُلَيْنِ اجْتَهَادًا، ثُمَّ اسْتُشْهِدَ وَدَخَلِ هَذَا الْآخِرُ الْجَنَّةُ قَبْلُهُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: أَلَيْسَ قَدْ مَكَثُ هَذَا بَعْدَهُ سَنَهُ؟ قَالُوا: بَلَى. قَالُ: وَأَدْرَكُ رَمَضَانَ فَصَامَ وَصَلَّى كَذَا وَكَذَا مِنْ سِجْدَة فِي إِلسَّنَة، قَالُوا: بَلَى قَالُ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ: «فَمَا بَيْنَهُمَا أَبْعَدُ مَمًّا بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ». (رواه ابن ماجه: ٣٩٢٥). فعلينا أن نغتنم فرصة البقاء على هذه

الدنيا وطول العمر مع الأعمال الصالحة، لنفوز ببشارة رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خَيْرُكُم مَنْ طَالَ عُمْرُهُ وَحَسُنَ عَمَلُهُ» (رواه الترمذي: ٢٣٣٠)، و «خيارُكُمْ أَعْمَارًا وَأَحْسَنُكُمْ أَعْمَالًا» (رواه أحمد: ٧٣١١)، وسناده حسن).

ينبغي عينا أن نستقبل عامًا جديداً نجدد فيه حياتنا، ونُغير ما بأنفسنا من على وخَلل ونقص إلى ما هو أفضل، لنبدأ عامنا بتوبة نصوح لرب البرية سبحانه، وهو يدعونا إليه بقوله، «تُوبُوا إلْى الله تَوْبُو أَنْ يُكَفَّرَ عَنْكُمُ تَوْبُوا إلْى الله سَيْنَاتَكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ مَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمُ تَوْبُوا الله الله تَوْبُوا الله الله بَعْري مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي الله النّبِيَ تَحْتِها الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُخْزِي الله النّبي وَالله وَاله وَالله وَلّه وَالله وَاللّه وَالله وَالله وَالله وَلِهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلِهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله

وفي الحديث الشريف: «إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَبْسُطُ يَدَهُ بِاللَّيْلِ لَيَتُوبَ مُسِيءُ النَّهَارِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لَيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ وَيَبْسُطُ يَدَهُ بِالنَّهَارِ لَيَتُوبَ مُسِيءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعُ الشَّمْسُ مَنْ مَغْرِبِهَا». (رواه مسلم: ۲۷۵۹).

فجل العلي القدير أرحم الراحمين، لنعلم أن كل عامل سيقدم على عمله، ولا يخرج من الدنيا حتى يرى آثار ما كسبت يداه، وإنما الأعمال بالخواتيم، والليل والنهار مطية العمر، فأحسنوا السير عليهما إلى الحياة الآخرة.

#### عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرًا

ومع انقضاء عام.. واستقبال عام يليه نتذكر قول رسول الله صلى الله عليه وسلم: بأن الأمة ستتبع سنن من كان قبلها حذو القذة بالقذة، وحذو النعل بالنعل، حتى لو دخلوا جحرضب لدخلته الأمة.





ومن تأمل نصوص السنة يلحظ أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يكره أن تتشبه الأمة بأعداء الله، ويأمر بمخالفتهم، حتى إن اليهود أحسوا بهذا الأمر منه صلى الله عليه وسلم، فقالوا: «مَا يُريدُ هَذَا الرَّجُلُ أَنْ يَدَعُ شَيْئًا مِنْ أَمْرِنَا إِلَّا خَالَفْنَا». وكان صلى الله عليه وسلم كثيرًا ما يقول: «خالفوا الميهود.. خالفوا المشركين، لا تشبهوا بالبهود ولا بالنصاري».

ولقد أخبر الله سبحانه أن عدة الشهور عنده اثنا عشرشهرًا، فقال سبحانه وتعالى: « إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خُلُقَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَـةُ حُرُّمٌ (التوبة:٣٦)، وجعل الطريق لعرفة هذه الشهور رؤية الهلال، فقال جل شأنه: «يَسْعُلُونَكَ عَن ٱلْأَهِلَةِ قُلُ هِي مَواقيتُ لِلنَّاسِ وَٱلْحَجِّ » (البقرة:١٨٩)؛ وجعلها مواقيت للناس جمعاء بلا تخصيص، لا فرق بين عرب وعجم؛ ذلك لأنها علامات محسوسة فقد دخل الشهر المستقبل، وانتهى الشهر الماضى، وبذلك عرفنا أن ابتداء التوقيت اليومي من غروب الشمس لا من زوالها، لأن أول الشهر يدخل بغروب الشمس، وأول الشهر هو أول الوقت، وهو الذي عليه مدار الأحكام الشرعية.

ومن هذه القاعدة نعلم أن التبعية لأعداء الله في هذا العصر قد شملت كثيرًا من أمور حياتنا، ومنها التوقيت والتواريخ، وما ذاك إلا صورة من صور الضعف والهوان الذي خيَّم على نفوس المسلمين في هذه الأزمان، بحيث أصبحوا مقودين بعد أن كانوا قادة، وأذلة بعد كانوا أعزة، كل ذلك بسبب ما اقترفته أيديهم من الذنوب.

### ضياع قضايا المسلمين وتهميشها

إن عامًا جديدًا يُقبِل بعد انتهاء عام

حمل في طياته من أوجاع وآلام، وتفتيت وتقسيم لكل أجزاء الأمة وأوصالها، وعلى رأسها القضية المنسية، قضية الأمة؛ فلسطين والأقصى، وإن هذا الحق الضائع من أرض فلسطين وقدسه الجريح لا ينال بدون تضحية أو ثمن، ولا بنال بالضعف والتخاذل، وإنما بإعداد العُدة، ومعالحة الأسباب التي أوصلتنا إلى الضعف والاستكانة، والعمل على إزالتها من قاموس مسيرة الأمة، واستجلاب الأسباب الجالبة للنصر والغلبة والعزة والتمكين؛ لأن قضايا الأمة العادلة، والحقوق المشروعة لا تُنال بالأقلام والأفلام، ولا بالأعلام والإعلام، ولا بالأماني والأحلام، وإنما تُنال بتغيير ما بالنفس من اعوجاج وانحراف، وإصلاح العقول والأفئدة، فالله سيحانه يقول: «إِنَ ٱللَّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمُّ » (الرعد:۱۱).

إن ما حدث ويحدث من تسلُّط الأعداء على آحاد المسلمين وجماعتهم، واعتداء على كرامتهم ومقدساتهم، إنما هو بسبب الذنوب والمعاصى، « وَمَا أَصْنَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ » (الشورى:٣٠). وبسبب الحهل بأحكام الدين وتعاليمه، والتبعية لأعداء الإسلام دون النظر للمعايير الشرعية في المحاكاة والمشابهة، فاختل عند أكثر المسلمين ميزان الولاء والبراء، وغابت معالمه، فزادوا الأمة فرُقة وتناحرًا، وأوقدوا بذلك نار العداوة والبغضاء!! فلا هم للإسلام نصروا، ولا لأعدائه كسروا، بل أعانوا أعداءه على تمزيق شمله وتفريق كلمته، وساعدوا على تمكين روح الانهزامية والشعور باليأس والقنوط، مع أن المولى سبحانه يقول: «وَلَا تَهِنُواْ وَلَا يَحْزَنُواْ وَأَنتُمُ الْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ»



(آل عمران:۱۳۹).

فليس من الإسلام ما نحن فيه من جهل وتأخر وهوان، وليس منه ما يُنسب إليه حتى ينال من مكانته، وما رُمِيَ الإسلام بالتُّهَم وهُوجِمَ صراحة إلا عندما تخاذل منفرين لا مبشرين، بدلاً من أن يُخلصوا لدينهم ولأمتهم وللناس أجمعين، ولو كان إيمانهم عن فهم واقتناع، لأنقذوا أنفسهم وأمتهم من متاهات التخبط والضياع، حتى صاروا ألعوبة بيد أعدائهم الذين آنسوا منهم عدم الحركة والعمل للدين (1

وإن ظلم الناس للناس، وإعانة الظالم على ظلمه، والسير في ركابه لأمر يُنكره الإسلام، فالله سبحانه لا يحب الظالمين، وحرَّم الظلم على نفسه، وحثنا ألا نتظالم، وبين لنا رسولنا صلى الله عليه وسلم أن الظلم ظلمات يوم القيامة.

#### أحوال المسلمين في زمن الغربة

نستقبل عامًا هجريًا جديدًا نرجو فيه الخير لأمة الإسلام، فإنك ترى الأمة وقد توالت عليها النكبات، وأثقلتها الجراحات، وأقعدتها عن السير العثرات، وهانت على نفسها حتى تجرأ عليها من تجرأ، وتداعت عليها الأمم كما تتداعى الأكلة على قصعتها، لا من قلة، ولكنه الغثاء كغثاء السيل (!

إنها الغربة التي ذكرها نبي الرحمة صلى الله عليه وسلم في قوله: «بَدَأَ الإسْلامُ غَرِيبًا وَسَيَعُودُ كَمَا بَدَأَ غَرِيبًا فَطُوبَى للْغُربَاء» (رواه مسلم: ١٤٥).

وَلئن كانت الغربة مقدمة للنهضة، وجزءًا من قانون التغيير، ومحفزًا للهمم والإرادات، إلا أن ذلك مشروطًا بأن يقترن بالعمل الصالح البناء، المتفائل بالمستقبل،

لا أن تتعامل مع هذه الغربة باعتبارها قدرًا محتومًا لا رادً له ولا مضرً منه.

#### في توالى الأعوام عبر وعظات وتذكرة

رحيل عام يخلف وراءه الكثير من الآلام، وكثيرًا من الجراحات، وفي توالي الأعوام عبر وتذكرة للمتقين، وفي أفول الأزمنة آيات للمتبصرين، والعاقل من جعل هذه الآيات سبيلاً للتفكر، وميدانا رحبًا للتنصر.

ووضع التاريخ الهجري بداية من شهر الله المحرم إنما هو تاريخ اصطلح عليه صحابة النبي صلى الله عليه وسلم لضبط استقلال ذاتية الأمة بتاريخ خاص يميزها عن غيرها، ولكنه في الوقت ذاته حدث يتذكر به الإنسان، وأنه إيذان بانقضاء الزمان، وذهاب الأجال، وزوال الدنيا وفهاية الأعمار، ولكن لما رانت الغفلة على القلوب، وأثقل حب الدنيا كواهل النفوس ركن الناس لها، وظنوا أنهم فيها خالدون. فالناصح لنفسه من عرف حقيقة الدنيا، ولم يركن إليها، بل جعلها سبيلاً للفوز بالنعيم المقيم في جنة رب العالمين.

فليس الإيمان بالتمني، ولا بالتحلي، وإنما فليس الإيمان بالتمني، ولا بالتحلي، وإنما بالتوبة والندم على ما مضى من الذنوب، والإنابة إلى الله بإصلاح العمل ومراقبة النفس دومًا، فحققوا أيها المسلمون الإيمان والتوبة، فإنكم في زمان الإمكان والإمهال. واعتبروا واعلموا أن كل ما هو آت قريب، وأن كل موجود زائل فقيد، فابتدروا الأعمال قبل الزوال، ولات حين مندم. فاللهم إنا نسألك من الخير عاجله وآجله ما علمنا منه وما لم نعلم، ونعوذ بك من الشركله عاجله وآجله الشركله عاجله وآجله ما علمنا منه وما لم نعلم، ونعوذ بك من المركلة عاجله وآجله المنا منه وما لم نعلم. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.







الحلقة الرابعة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

فقد تكلمنا في الحلقات السابقة عن الأوقات المنهي عن الصلاة فيها، فذكرنا الأحاديث التي ورد النهي فيها عن أداء الصلاة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن الحكمة من النهي عن الصلاة في هذه الأوقات، ثم بينا أن هذه الأوقات اختلف العلماء فيها في موضعين: بينا أن هذه الأوقات اختلف العلماء فيها في موضعين: النهي عن فعلها، ثم تكلمنا عن نوع الحكم المستفاد من النهي عن أداء الصلاة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن الصلاة المفروضة في هذه الأوقات، ثم تكلمنا عن الصلاة المفروضة في ققت الزوال، بعد صلاة الفجر وبعد صلاة العصر، فتكلمنا

ثانيًا: عن حكم الصلاة بعد طلوع الفجر وبعد صلاة العصر:

اختلف أهل العلم في الصلاة بعد العصر وبعد الفجر، فذهب الجمهور إلى أنها مكروهة ، وادعى النووي الاتفاق على ذلك، وتعقبه الحافظ بأنه قد حكى عن طائفة من السلف الإباحة مطلقًا وأن أحاديث النهي منسوخة، فقال: وبه قال داود وغيره من أهل الظاهر وبذلك جزم ابن حزم، وقد اختلف القائلون بالكراهة، فذهب الشافعي إلى أنه يجوز من الصلاة في هذين الوقتين ما له سبب، وذهب أبو حنيفة إلى كراهة التطوعات في هذين الوقتين مطلقًا. (نيل الأوطار، للشوكاني ١٠٦/٣).

استثناء الصلاة بعد العصر؛

واستدل أصحاب هذا القول بما يلي:

ما ثبت في حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ما ترك رسول الله صلى الله عليه وسلم ركعتين



بعد العصر عندي قط. (أخرجه مسلم: ١٣٥).

وجه الدلالة أن فعل النبي صلى الله عليه وسلم يدل على الجواز:

وأجيب عن هذا بأن فعل النبي صلى الله عليه وسلم للركعتين بعد العصر من خصائصه صلى الله عليه وسلم؛ فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم ينهى عن أشياء ويفعلها لأنها مما اختص به عن الأمة، فقد كان صلى الله عليه وسلم ينهى عن الوصال في الصوم ويواصل صلى الله عليه وسلم اليوم. (انظر: المبدع في شرح المقنع، لإبراهيم بن مفلح الحنبلي ٤٠/٢).

ومما يؤيد قضية الاختصاص ما روى أبو سلمة أنه سأل عائشة عن السجدتين اللتين كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يصليهما بعد العصر، فقال: كان يصليهما قبل العصر، ثم إنه شغل عنها أو نسيها فصلاهما بعد العصر، ثم أثبتها وكان إذا صلى صلاة أثبتها. (أخرجه مسلم: ٨٣٥).

ومما ورد عن كريب؛ أن ابن عباس والمسور بن مخرمة وعبد الرحمن بن أزهر رضي الله عنهم أرسلوه الى عائشة رضي الله عنها، فقالوا؛ اقرأ عليها السلام منا جميعًا وسلها عن الركعتين بعد صلاة العصر وقل لها؛ أنا أخبرنا أنك تصلينها، وقد بلغنا أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عنها، وقال ابن عباس؛ وكنت أضرب الناس مع عمر بن الخطاب، فقال كريب؛ فدخلت على عائشة رضي الله عنها فبلغتها ما أرسلوني به فقالت؛ سل أم سلمة فخرجت إليهم فأخبرتهم بقولها فردوني الى أم سلمة بمثل ما أرسلوني به إلى عائشة، فقالت أم سلمة رضي الله عنها؛ سمعت النبي صلى الله عليه وسلم ينهى عنها ثم رأيته يصليها حين صلى الله عليه ثم دخل وعندي نسوة من بني حرام من الأنصار فأرسلت إليه الجارية فقلت؛ قومي بجنبه قولي له فأرسلت إليه الجارية فقلت: قومي بجنبه قولي له

تقول لك أم سلمة يا رسول الله سمعتك يا رسول الله سمعتك تنهى عن هاتين وأراك بيده فاستأخري عنه فلما انصرف فلمتأخرت عنه، فأشار بيده فاستأخرت عنه، فأما انصرف قال: «يا بنت أبي أمية، سألت عن الركعتين بعد العصر وانه أتاني ناس من عبد القيس فشغلوني عن الركعتين اللتين بعد الظهر فهما عن الركعتين اللتين بعد الظهر فهما عن الركعتين اللتين بعد الظهر فهما عن الركعتين اللتين بعد الظهر فهما

واستدانوا بما ورد عن علي رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة بعد العصر إلا والشمس مرتفعة. (أخرجه أبو داود: ١٢٧٤، وصححه الألباني).

ووجه الدلالة أن النهي عن الصلاة بعد العصر متعلق بارتفاع الشمس، فدل على جواز الصلاة بعد العصر إذا كانت الشمس مرتفعة بالمفهوم.

وأجيب عن هذا بأن الحديث يدل على جواز الصلاة بعد العصر إذا كانت الشمس مرتفعة بالمفهوم والأحاديث الأخرى دلت على المنع بمنطوقها، والمنطوق مقدم على المفهوم.

واستدلوا أيضا بما ورد عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: «وَهمَ عمر، إنما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يُتحرى طلوع الشمس وغروبها». (أخرجه مسلم: ٨٣٣).

وجه الدلالة استدراك عائشة رضي الله عنها على عمر رضي الله عنه النهي عن الصلاة بعد العصر وأن النهي متعلق بتحري الصلاة وقت طلوع الشمس وغروبها.

وأجيب عن هذا بأن قول عائشة رضي الله عنها في در خبر عمر رضي الله عنه غير مقبول؛ لأنها لعلها قالت ذلك برأيها، ولأن عمر رضي الله عنه مثبت لروايته عن النبي صلى الله عليه وسلم وثابت من طريق جماعة من الصحابة، فلا اختصاص له بالوهم وهم مثبتون وناقلون للزيادة، فروايتهم مقدمة، وعدم علم عائشة لا يستلزم العدم، فقد علم غيرها بما لا تعلم، وعلى القول بروايتها أن النبي صلى الله عليه

وسلم إنما نهى أن يُتحرى طلوع الشمس وغروبها؛ فإن أكثر ما فيه إثبات في هذين الوقتين والنهي عن العصر ثبت بالأحاديث الأخرى. (نيل الأوطار، للشوكاني 1٠٦/٣).

#### استثناء الصلاة بعد العصر:

واستدل أصحاب هذا القول بما يأتي:

عن يزيد بن الأسود قال: شهدت مع النبي صلى الله عليه وسلم حجته فصليت معه صلاة الصبح في مسجد الخيف، فلما قضى صلاته انحرف، فإذا هو برجلين في أخرى القوم ولم يصليا، فقال: عليَّ بهما، فجيء بهما ترعد فرائصهما، فقال: ما منعكما أن تصليا معنا، فقالا: يا رسول الله، إنا كنا قد صلينا في رحالنا، قال: فلا تفعلا، إذا صليتما في رحالكما ثم أتيتما مسجد جماعة فصليا معهم، فإنها لكما نافلة. (رواه الخمسة إلا ابن ماجه)، وفي لفظ لأبي داود: «إذا صلى أحدكم في رحله ثم أدرك الصلاة مع الإمام فليصلها معه فإنها له نافلة».

وجه الدلالة أن الحديث يدل على مشروعية الدخول مع الجماعة بنية التطوع لمن كان قد صلى تلك الصلاة، وإن كان الوقت وقت كراهة؛ فهذا تصريح بعدم الفرق بين وقت الكراهة وغيره بأن ذلك كان في صلاة الصبح، فيكون هذا مخصصًا لعموم الأحاديث القاضية بكراهة الصلاة بعد الصبح. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ١١٣/٣).

وأجيب عن هذا بأن هذا الخبر معارض بخبر النهي عن النفل بعد الصبح والعصر وهو مقدم لزيادة قوته؛ لأن المانع مقدم أو يحمل على ما قبل النهي؛ جمعًا بين الأدلة. (انظر: فيض القدير للمناوي ١٩٩١/).

قال ابن الهمام: «الصارف للأمر من الوجوب جعلها نافلة والجواب هو معارض بما تقدم من حديث النهي عن النفل بعد العصر والصبح، وهو مقدم لزيادة قوته؛ ولأن المانع مقدم أو يحمل على ما قبل النهي في الأوقات المعلومة جمعًا بين الأدلة، وفيه حديث صريح أخرجه الدارقطني عن ابن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إذا صليت في أهلك ثم أدركت فصلها الا الفجر والمغرب». قال عبد الحق: تفرد برفعه سهل بن صالح الأنطاكي وكان ثقة، وإذا كان كذلك فلا يضر وقف من وقفه لأن زيادة الثقة مقبولة فإذا ثبت هذا فلا يخفى وجه تعليل إخراجه الفجر مما يلحق به



العصر. (مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح لملا علي القاري ٢٦٩/٤).

واستدل أصحاب هذا القول أنه يجوز من الصلاة في هذين الوقتين ما له سبب بما ورد عن أبي قتادة قال: «قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين». (رواه الجماعة).

قال النووي: وفيه استحباب التحية في أي وقت دخل وهو مذهبنا، وبه قال جماعة وكرهها أبو حنيفة والأوزاعي والليث في وقت النهي، وأجاب أصحابنا أن النهي إنها هو عما لا سبب له؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم صلى بعد العصر ركعتين قضاء سنة الظهر فخص وقت النهي وصلى به ذات السبب ولم يترك التحية، في حال من الأحوال، بل أمر الذي دخل المسجد يوم الجمعة وهو يخطب فجلس أن يقوم فيركع ركعتين مع أن الصلاة في حال الخطبة عنها إلا التحية قلو كانت التحية تترك في عال من الأحوال لتركت الآن لأنه قعد وهي مشروعة قبل القعود ولأنه كان يجهل حكمها، ولأن النبي صلى قبل القعود ولأنه كان يجهل حكمها، ولأن النبي صلى التحية، فلولا شدة الاهتمام بالتحية في جميع التحية، فلولا شدة الاهتمام بالتحية في جميع مسلم ٥/٢٢).

وأجيب بأنه قد تعارض في المقام عمومات النهي عن الصلاة في أوقات مخصوصة من غير تفصيل والأمر للداخل بصلاة التحية من غير تفصيل فتخصيص أحد العمومين بالآخر تحكم، وكذلك ترجيح أحدهما على الآخر مع كون كل واحد منهما في الصحيحين بطرق متعددة، ومع اشتمال كل واحد منهما على النهي أو النفي الذي في معناه. (انظر: نيل الأوطار للشوكاني ٨٢/٣).

واستدل أصحاب القول بالكراهة مطلقًا بأحاديث النهي، حيث دلت على النهي عن الصلاة في هذه الأوقات، ومنها حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «شهد عندي رجال مرضيون وأرضاهم عندي عمر، أن النبي صلى الله عليه وسلم نهى عن الصلاة بعد الصبح حتى تشرق الشمس وبعد العصر حتى تغرب». (رواه البخاري).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: نهي رسول

الله صلى الله عليه وسلم عن صلاتين؛ بعد الفجر حتى تطلع الشمس، وبعد العصر حتى تغرب. (رواه البخاري).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «لا صلاة بعد الصبح حتى ترتفع الشمس، ولا بعد العصر حتى تغيب الشمس». (رواه البخاري).

قال ابن دقيق العيد في قوله صلى الله عليه وسلم: «لا صلاة»: صيغة النفي إذا دخلت في ألفاظ الشارع على فعل كان الأولى حملها على نفي الفعل الشرعي لا الحسي لأنا لو حملناه على نفي الحسي لاحتجنا في تصحيحه إلى إضمار، والأصل عدمه، وإذا حملناه على الشرعي لم نحتج إلى إضمار، فهذا وجه الأولوية وعلى هذا فهو نفي بمعنى النهي والتقدير: لا تصلوا. (إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام (١٨١/١).

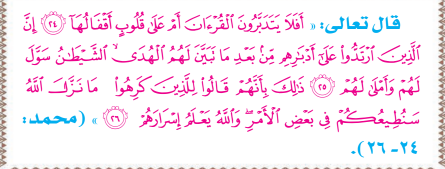
وأجيب عن هذا بأن الأحاديث القاضية بكراهة الصلاة بعد صلاة العصر والفجر عامة فما كان أخص منها مطلقًا كحديث يزيد بن الأسود وابن عباس، وحديث علي المتقدم، وقضاء سنة الظهر بعد العصر وسنة الفجر بعده للأحاديث المتقدمة في ذلك، فلا شك أنها مخصصة لهذا العموم، وما كان بينه وبين أحاديث الباب عموم وخصوص من وجه كأحاديث تحية المسجد، وأحاديث قضاء الفوائت، وقد تقدمت، والصلاة على الجنازة؛ لقوله صلى الله عليه وسلم: «با على، ثلاث لا تؤخرها: الصلاة إذا أتت، والحنازة إذا حضرت... الحديث أخرجه الترمذي، وصلاة الكسوف لقوله صلى الله عليه وسلم: «فإذا رأيتموها فافزعوا إلى الصلاة». والركعتين عقب الظهر لحديث أبي هريرة، وصلاة الاستخارة، وغير ذلك، فلا شك أنها أعم من أحاديث الباب من وجه، وأخص منها من وجه، وليس أحد العمومين أولى من الآخر بجعله خاصًا لما في ذلك من التحكيم والوقف هو المتعين حتى يقع الترجيح بأمر خارج. (نيل الأوطار، للشوكاني).

وللحديث بقية إن شاء الله.

# سُورَةُ مُحَمَّد







وَمَا تَضَمَّنَتْهُ هَـنِهِ الْآيَـةُ الْكَرِيمَةُ مِنَ التَّوْبِيخِ وَالْإِنْكَارِ عَلَى مَنْ آعُـرَضَ عَـنْ تَـدَّبُرِ عَلَى مَنْ آعُـرَضَ عَـنْ تَـدَّبُرِ كَتَابِ اللهِ جَاءَمُوَضَّحَا فِي آيَاتٍ كَتَابِ اللهِ جَاءَمُوضَّحَا فِي آيَاتٍ كَثِيرَةٍ:

قَالُ تَعَالَى: « أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِغَيْرِاللّهِ لَوَجَدُّواً فِيهِ الْخَيلِنَفَا كَثِيرًا » (النساء: فيهِ الْخَيلِنَفَا كَثِيرًا » (النساء: ٨٨)، وقال تعالى: « كِننْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبُرُكُ لِيَنْبُّواً ءَاينِهِ، وَلِيَتَذَكَّرَ الْكَالَةُ لَيْتَبُواً ءَاينِهِ، وَلِيتَذَكَّرَ أَلُوا الْأَلْبَيِ » (ص: ٢٩).

وَقَـدُ ذَمَّ- جَـلُ وَعَـلا-اللَّعْرِضَ عَـنْ هَـذَا الْـقُـرْآنِ الْعَظِيمِ فِي آيَاتٍ كَثِيرَةٍ:

قَالَ تَعَالَى: « وَمَنْ أَظْلُو مِمَّن ذُكِّر بِاينتِ رَبِّهِ فَأَغْرَضَ عَنْهَا وَنَسِى

### اعداد کے د. عبدالعظیم بدوی

مَا قَدَّمَتْ يَلَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكَ اللَّهُ أَلَنَ يَفْقَهُوهُ وَفِي عَاذَانِمْ وَقَرُّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى اللَّهُدَىٰ فَلَن وَقَرُّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى اللَّهُدَىٰ فَلَن يَهْدَدُوا إِذَا أَبَدًا » (الكهف: ٥٧)، وقال تعالى: «وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِرَ وَقَال تعالى: «وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّن ذُكِرَ بِيْدِهِ ثُمَّ أَغَرَض عَنْهَا إِنَّا مِن المُعْرِمِين مُنتَقِمُون » (السجدة: اللهُ مَن مُنتَقِمُون » (السجدة: ۲۲).

وَمَعْلُومٌ أَنَّ كُلَّ مَنْ لَمْ يَشْتَعِلْ بِتَدَبُّرِآيَاتِهَدَاالْقُرْآنِ الْعَظيمِ أَيْ تَصَفُّحِهَا وَتَفَهُّمِهَا، وَإِذْرَاكَ مَعَانِيهَا وَالْعَمَلِ بِهَا، فَإِنَّهُ مُعْرِضٌ عَنْهَا، غَيْرُ مُتَدَبِّر لَهَا، فَيَسْتَحِقُ الْإِنْكَارَ وَالتَّوْفِيتَ

الْمُذْكُورَ فِي الْآيَات، إِنْ كَانَ اللّٰهُ أَعْطَاهُ فَهُمُا يَقَدْرُ بِهِ عَلَى اللّٰهَ التَّدَبُّر، وَقَدْ شَكَا النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم إلَى رَبِّه مِنْ هَجْر قَوْمِهِ هَذَا الْقُرْآنَ، كَمَا قَالُ تَعَالَىءَ « وَقَالَ الشُّرْآنَ، كَمَا فَوْي اتَّخَذُواْ هَذَا الشُّرْآنَ، مَهُجُولًا فَوْي اتَّخَذُواْ هَذَا الشُّرْءَانَ مَهُجُولًا » (الضرقان: ٣٠).

وَهَده الْآيَاتُ الْلَذْكُورَةُ تَدُلُّ عَلَى أَنَّ تَدَبُّرَ الْقُرْآنِ وَتَفَهُّمُهُ وَتَعَلَّمَهُ وَالْعَمَلَ بِهِ، أَمْرٌ لَا بُدَّ مِنْهُ لِلْمُسْلِمِينَ.

وَقَـدْ بَـيَّنَ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أَنَّ الْشُتَغلينَ بِذَلكَ هُمْ خَيْرُ النَّاسِ؛ فَعَنْ عُثْمُانَ بُن عَضَّانَ رضَي الله

عنه أنَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم قَالَ: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمُ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ» (صحيح البخاري ٥٠٢٧)، وَقَالَ تَعَالَى: «وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّسْ بِهَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبَمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ» (آلُ عمرانُ). (أضواء السان ٢٥٦/٧).

فعلى المسلمين أن يقدروا القرآن الكريم حق قدره، وأن بتلوه حق تبلاوته، وأن بهتموا به قراءة وفهما وعملا وتعليما، فإن ذلك عاصمهم من الضلال، كما قال تعالى: « يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِن تُطِيعُواْ فَرَبُقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَفرنَ اللَّ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَالَيْ عَلَيْكُمْ ءَايَثُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُۥ وَمَن يَعْنَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ» (آل عمران: ۱۰۰-۱۰۱).

قَالَ قَتَادَةُ؛ فِي هَذِهِ الْآيَة عَلِمَانِ بَيِّنَانِ: كِتَّابُ اللَّهُ وَنَبِيُّ الله، أُمَّا نَبِيُّ اللَّهِ فَقَدْ مُضَي، وَأُمَّا كُتَاتُ اللَّهِ فَأَنْبِقَاهُ بَيْنَ أُظْهُركُمْ رَحْمَةً مَنَ اللَّه وَنعْمَةً. (جامع البيان: ٢٦/٤).

عَنْ زَيْد بْنِ أُرْقَهَ قَالَ: قَامَ فيناً رَسُولُ اللهُ صلى الله عليه وُسِلم ذَاتَ بَوْم خَطيبًا، فَحَمدَ الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أُمَّا بَعْدُ أَيُّهَا الثَّاسُ، إِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ يُوشكُ أَنْ يَأْتيني رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيئُهُ، وَإِنِّي تَارِكٌ فيكُمُ الثَّقَلَيْنِ أُوَّلُهُ مَا: كَتَابُ الله فيه الْهُدَى وَالنَّورُ، فتمسكوا

بكتاب الله تعالى وَخُذُوا به»، فَحَثُّ عَلَيْهِ وَرَغَّبَ فيه، ثُمِّ قَالَ: «وَأَهْلُ بَيْتِي، أَذَكُرُكُمُ اللّٰهِ فِي أَهْلِ بَيْتِي». (صحيح مسلم .(YE+A

قال تعالى: «إنَّ الَّذِينَ ارْتَـدُّوا عَلَى أَدْبَارِهِمُ مِنْ بَعْد مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدِّي الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ »:

بِقُولُ تَعَالَى: «إِنَّ الَّذِينَ ارْتَــــــُّوا عَلَى أَدْبَـــارهـَــهْ » أي رجعُوا إلى ما كَانُوا عليه من الكفر، وهم المنافقون، وصفوا فيما سلف بمرض القلوب وغييره من قبائح الأفعال والأحوالُ «منْ بَعْدُ مَا تَعَبَّنَ لَهُمُ الْهُدَى » بِالدلائل الظاهرة والعجزات القاهرة (ارشباد العقل السليم: ٩١/٦)؛ «الشَّبْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأُمْلَى لَهُمْ» أي زيّن لهم سوء أعمالهم، كما سبق في قوله تعالى: «أَفَن كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةِ مِّن رَّيْدِ - كُمَن زُيْنَ لَهُ، سُوَّهُ عَمَلِه - وَأَنْبَعُواْ أَهُوَاءَهُم » (محمد: ١٤).

واختلف القراء في قوله تعالى: «وَأُمْلِي لَهُمْ» فَقَرَأْتُهُ عَامَّةُ قُرَّاء الْحِجَازِ وَالْكُوفَة بِفَتْحِ الْأَلْثِ مِنْهَا بِمَعْنَى: الشَّيْطَانُ سَــُوَّلَ لَهُمْ، وَالله أُمْلَى لَهُمْ. أو: وَأُمْلَى الشَّيْطَانُ لَهُمْ، أي مَدَّ لَهُمْ فِي الأمل. وَقَـرَأَ مُجَاهِدٌ فيمَا ذُكرَ عَنْهُ (وَأُمْلِي) بِضِّمُ الْأَلْفِ وَإِرْسَالِ الْبِياء عَلَى وَجْهِ الْخَسَر مِنَ الله جَلَّ ثَنَاؤُهُ عَنْ نَفْسِهُ أَنَّهُ

يَفْعَلُ ذَلكَ بِهِمْ. (جامع البيان: .(09/77

وَالْمُعْنَى: الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ أَيْ سَهَّلَ لَهُمُ الْكُفْرَ وَالْمُعَاصِيَ، وَزَيَّنَ ذَلكَ وَحَسَّنَهُ لَهُمْ، وَالله- حَلَّ وَعَلا-أُمْلَى لَهُمْ: أَيْ أَمْهَلَهُمْ إِمْهَالَ اسْتدْرَاج.

وَكَــُونُ الـتَّـسُـوبِـلِ مِنَ الشَّيْطَانِ وَالْإِمْهَالِ مِنَ اللَّهُ، قَيْدُ تَشْهَدُ لَهُمْ آبَاتٌ مِنْ كَتَابُ اللّٰهِ، كَفَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ زَنَّنَ لَهُمُ ٱلشَّبَطَّنُ أَعْمَالُهُمْ » (الأنفال: ٤٨)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: « تَأْلِلُهِ لَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَمِ مِن قَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَاكُهُمْ فَهُو وَلِيُّهُمُ ٱلْيُوْمَ وَهَدُهُ عَذَابُ أَلِيهٌ » (النحل: ٦٢)، وَقَوْلِه تَعَالَى: « وَقَالَ ٱلشَّبَطَنُ لَمَّا قُضِيَ ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللَّهَ وَعَلَكُمْ وَعْدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَثَّكُمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ " (إبراهيم: ٢٢)، إلَى غَيْر ذَلكَ منَ الْآنات.

وَكَفَوْله تَعَالَى: « وَٱلَّذِنَ كَذَّبُوا بِعَايِنِيناً سَنَسْتَدُرجُهُم مِّنْ حَنَّثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ وَأُمُّلِي لَهُمَّ إِنَّ كُنِّدِي مَتِنُّ » (الأعراف: ١٨٢ - ١٨٣)، وَقَـوْله تَعَالَى: « وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمَّلِي لَكُمَّ خَيْرٌ لِأَنفُسِهمُ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمُ لِيَزْدُادُوٓاْ إِثْمَا وَلَهُمُ عَذَابٌ مُهِينُ ، (آل عمران: ١٧٨)، ، وَقُوْلُهُ تُعَالَى: « قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةُ فَلْمَدُدُ لَهُ السَّالَةُ فَلْمَدُدُ لَهُ الرَّمْنَنُ مَدًّا ْ» (مريم: ٧٥)، وَقُوْلِه تَعَالَى: « فَكَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ ـ َ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰٓ إِذَا ۚ وَحُواْ بِمَاۤ أُوتُوٓاا أَخَذُنَهُم بَغْتَةً ۗ

فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ » (الأنعام: ٤٤)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: «ثُمَّ بَدَّلْتَا مَكَانَ السَّنُّئُة الْحَسَنَةَ حَتَّى عَفَوْا وَقَالُوا فَدُ مَسَّ آبَاءَنَا الضَّرَّاءُ وَالسَّرَّاءُ فَأُخَذْنَاهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لا بَشْعُرُونَ» (الأعراف: ٦٥)، وَقَـوْلـه تَعَالَى: « أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُم بِهِ مِن مَّالِ وَسَنِينَ ﴿ ٥٠ اَنْ نُسَاعُ لَمُمْ فِي ٱلْخَيْرَاتِ بَلِ لَا يَشْعُرُونَ » (المؤمنون: ٥٥ - ٥٦)، وَالْأَبَاتُ بِمِثْلِ ذَلِكَ كَثيرَةٌ مَعْلُومَةٌ. (أضواء البيان .((Y\10T\./Y)

قال تعالى: «ذَلكَ بِأُنَّهُمْ قَالُوا للَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَّلُ اللَّهِ سَنُطبَعُكُمْ فِي نَعْضِ الْأَمْرِ وَاللَّهِ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ»:

أَيْ «ذَلكَ» التَّسْوِيلُ وَالْإِمْـلَاءُ الْلُفْضِي إِلَـي الْكُفْر بِسَبِّبِ أَنَّهُمْ يَعْنِي الْمُنَافِقِينَ «َقَالُواَ للَّذينَ كُرهُوا مَا نَزُّلُ الله» وهم الْنَهُودُ «سَنُطبِعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأُمْنِ أَيْ فِي مُخَالَفَة مُحَمَّد وَالتَّظَاهُ رِعَلَى عَدَاوَتِه، وَالْقُعُودِ عَن الْحِهَادِ مَعَهُ وَتَوْهِينَ أَمْرِهِ. وَيُؤَيِّدُ كُوْنَ الْقَائِلِينَ ٱلْمُنَّافِقِينَ، وَالْكَارِهِينَ الْيَهُودُ، قَوْلُهُ تَعَالَى: «أَلَمْ تَرُ إِلَى ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ لَمِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَكَ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنصُرَنَّكُمْ وَأُللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَيْنِبُونَ» (الحشر:

وَلَّمَا كَانَ قَوْلُهُمُ الْمُذْكُورُ للَّذِينَ كَرِهُوا مَا أَنْـزَلَ اللَّهُ بُطِّربُقَة السِّرِّ بَيْنَهُمْ قَالَ الله َ سُنْحَانَهُ: «وَاللَّه بَعْلَمُ

إِسْرَارَهُمْ» أي: وَاللّٰه يَعْلَمُ إِسْرَارَ هَٰذَيْنِ الْحِزْيَيْنِ الْمُتَظَاهَرَيْنِ منْ أَهْلِ الْنِّفَاقَ، عَلَى خَلَافَ أَمْسِرِ اللَّهِ وَأَمْسِرَ رَسِيولُهُ، إِذْ يَتَسَارُّونَ فيمَا يَيْنَهُمْ بِالْكُفْرَ بِاللَّهِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولُ، وَلَا يُخْفَى عَلَيْهُ ذَلْكَ وَلَا غَيْرُهُ مِنَ الْأُمُورِ كُلُّهَا.

وَاخْتَلَفَتِ الْقُرَّاءُ فِي قَرَاءَة ذَلكَ، فَقَرَأَتْهُ عَامَّةُ قُرَّاءَ أَهْلَ الْلُدينَة وَالْبَصْرَةِ (أُسْرَارَهُمْ) بِفَتْحِ الْهِمزةِ، جَمْعُ سِنِّ وَقَرَأُ ذُلكُ عَامًا أُ قُراَّء الْكُوفَة «إسرارهُمْ» بكسرالهمزة، عَلَى أُنَّهُ مَصْدَرُ مَنْ: أُسْرَرْتُ إِسْرَارًا.

وهُمَا قَرَاءَتَانِ مَعْرُوفَتَانِ صَحِيحَتَا الْنُعْنَى، فَيأْنَتِهِمَا قَرَأُ الْقَادِئُ فَمُصِيبٌ (انظُر: حامع السان(٢٦/٥٩)، معالم التنزيل(١٦١/٥)، الجامع لأحكام القرآن (٢٥٠/١٦)، فتحالقديرللشوكاني .((£V/O)

قال تعالى: «فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ الْللائكَةُ يَضْرِيُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ»

أَيْ كَيْفَ بِكُونِ حَالُهُمْ إِذَا جَاءَتْهُمُ الْلَائِكَةُ لِقَبْض أَرْوَاحِهِمْ، وَتَعَصَّتُ الْأَرْوَاحُ كَيْ أُجْسُبُادهم، وَاسْتَخْرَجَتْهَا الللائككة بالعنف والقهر والضرب، كما قال سيحانه وتعالى: «وَلَوْ تَرَيّ إِذْ يَتَوَفَّى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلْمَلَتِيكَةُ يَضِّرِوُنَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَاب ٱلْحَرِيقِ» (الأنشال: ٥٠)، وقال

تَعَالَى: «وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمُوْتِ وَالْمُلائِكَةُ بَاسطُو أَيْدُيهِمْ» أَيْ بالضَّرْب «أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ الْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى الله غَيْرَ الْحَقِّ وَكُنْتُمْ عَنْ آيَاته تَسْتَكْبِرُونَ» (الأنعام: ٦٣).

وَالاسْتَفْهَامُ عَنْ حَالِهِمُ مُسْتَعْمَلُ لِي مَعْنَى تَعْجِيبُ الْمُخَاطَبُ مِنْ حَالِهِمْ عَنْدً الْوَفَاة، وَهَٰذَا التَّعْجِيبُ مُؤْذِنٌ بأنَّهَا حَالَةٌ فَظَيعَةٌ غَيْرُ مُعْتَادَة، إِذْ لَا يُتَعَجَّبُ إِلَّا مِنْ أُمْر غُيْر مَعْهُود، وَالسِّيَاقُ يَدُلُّ عَلَى الْفَظَاعَةُ (التحرير والتنوير (۱۱۸/۲٦)).

وقد بين النبي صلى الله عليه وسلم حالهم هذه أروع بيان: عَن الْبَرَاءِ بْن عَازِب قَالَ خَرَجْنَا مُعَ النَّبِيُّ صِلْيُ اللهِ عليه وسلم في جَنازَة رَجُل منَ الأُنْصَارِ فَانْتَهَيْنَا الِّي الْقَبْرِ وَكَّا يُلْحَدُ فَجَلَسَ رَسُولُ اللهِ صَلى الله عليه وسلم وَجَلَسْنَا حَوْلَهُ كَأُنَّ عَلَى رُءُوسِنَا الطَّيْرَ وَفي يَده عُودٌ يَنْكُتُ بِهِ فِي الأَرْضَ فَرَفِعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: «اسْتَعيذُوا بِاللّٰهِ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِي. مُرَّتَيْنِ أُوْ ثَلَاثًا ثُمَّ قَالَ «إِنَّ الْعَبْدُ الْمُوْمِنَ إِذَا كَانَ فِي الْقُطَاءِ مِنَ الدُّنْيَا وَإِفْبَالُ مِنَ الآخُرَة نَزَلَ إِلَيْهِ مَلاَئكُةٌ مِنَ السَّمَاءِ بيضُ الْوُجُوهُ كَأَنَّ وُجُوهُهُمُ اَلشَّمْسُ.. الخ.ُ

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# للاقتصاد الإسلامي

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد: تناولنا في العدد الماضي ذكر بعض معوقات التطبيق المعاصر للاقتصاد الإسلامي، وذكرنا منها الأمية الاقتصادية، ومن مسبّبات هذه الأمية الاقتصادية، ومن مسبّبات هذه الأمية الاقتصادية ما يلي:

- الأمية الدينية وجهل المسلمين بالإسلام ويرون أنه دين عبادات ومناسك ولا علاقة له بحركة الحياة.
- خلو مناهج التعليم في معظم المراحل من علوم الاقتصاد الإسلامي والاهتمام بعلوم الاقتصاد الوضعي، ويطلق على ذلك سياسة التغريب.
- سيطرة الثقافة الغربية على برامج الإعلام، ويكاد يكون خالياً من أي إشارة إلى الاقتصاد الاسلامي.
- تأسيس البنيات والمؤسسات الاقتصادية والمالية والمنقدية على المفاهيم والأسس الاقتصادية الموضعية والتي قد تتعارض بعضها مع ما يناظرها في الاقتصاد الإسلامي.
- يحكم المعاملات والأنشطة الاقتصادية قوانين ولوائح ونظم وضعية.
- الافتراءات على الشريعة الإسلامية ومن محاورها فقه الاقتصاد الإسلامي.

# اعداد کی د. حسین حسین شعاتة

ومن الآثار السلبية للأمية في مجال الاقتصاد الاسلامي:

- عدم موافقة بعض الحكومات العربية والإسلامية على إصدار قوانين أو قرارات لتطبيق الاقتصاد الإسلامي أو إنشاء مؤسسات له.
- الانبهار بنماذج الاقتصاد الوضعي ونقلها بسلبياتها إلى الدول العربية والإسلامية، وظهر ما يسمى الاقتصاد هو الاقتصاد فلا يوجد اقتصاد إسلامي وآخر كافر.
- هيمنة المؤسسات الاقتصادية العالمية على اقتصاديات الدول العربية والإسلامية.
- انتشار العلمانية الاقتصادية وتقوية مفاهيمها وأسسها وتجاهل ما في التراث الاقتصادي الإسلامي من مفاهيم وأسس.

ويتطلب معالجة الأمية الاقتصادية الإسلامية ما يلي:

- إعادة النظر فيما يدرس في مراحل التعليم وتطهيره مما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة، والاهتمام بعلوم الاقتصاد الإسلامي في الكليات والمعاهد ذات العلاقة بالمال

والاقتصاد ونحو ذلك، وبلغة أخـرى أسلمة علوم 🚽 شر

الاقتصاد الإسلامي في واقع الحياة.

- الاهتمام بالتبليغ والدعوة إلى مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي في وسائل الإعلام المختلفة حتى يمكن نشر ثقافته وتنمية الحس الاقتصادي الإسلامي.

- تنقية القوانين والقرارات والمراسيم والتعليمات الحكومية من كل ما يتعارض مع أحكام ومبادئ الشريعة الإسلامية بصفة عامة، والاقتصاد الاسلامي بصفة خاصة.

- إنشاء المؤسسات والوحدات الاقتصادية الإسلامية لتساعد في تطبيق الاقتصاد الإسلامي.

# ثالثاً: انتشار الفكر الاقتصادي العلماني في الدول العربية والاسلامية.

لقد واجه الفكر الإسلامي تحديات عديدة لإقصائه عن حَلَية الحياة، ومن بين هذه التحديات فصل الدين عن الدولة باسم العلم تارة، وباسم المادية تارة أخرى، وباسم الدنيوية مرة أخرى... ويطلق على ذلك كله مصطلح العلمانية (بكسر العين وتسكين اللام) وتعني إدارة شئون الحياة جميعاً على غير الدين.

ومن المفاهيم العلمانية السائدة في هذا المقام: "أعط ما لقيصر لقيصر وما لله لله"، " الدين لله والوطن للجميع"، " فصل الحياة الزائلة عن الحياة الأخرة الباقية الخالدة"، ولقد ساعد على انتشار هذه المفاهيم في الدول العربية والإسلامية الاستعمار الدي تسلط وهيمن على شرواتها وخيراتها، والحملات التبشيرية والمستشرقون وأصحاب الفكر ولقد تسلل الفكر العلماني إلى كافة نواحي الحياة وقد تسلل الفكر العلماني إلى كافة نواحي الحياة في البلاد العربية والإسلامية ومنها: نظام الحكم، ونظام التعليم، ونظام المال، ونحو ذلك.

ولقد أخذ الفكر العلماني في مجال الاقتصاد مناحي عديدة منها على سبيل المثال ما يلي:

- النظام الربوي بكافة صوره وأشكاله ومؤسساته في دول الغرب.
- الفوائد المصرفية وفوائد التوفير والادخار وما في حكم ذلك.
  - نظم التأمين القائمة على الغرر والجهالة والربا.
- مسابقات اليانصيب والقمار وهي من الميسر المحرم

شرعاً.

- الضرائب الظالمة التي يطلق عليها المكوس.

ولما ظهرت بوادر تطبيق الاقتصاد الإسلامي، وقف أنصار الفكر الاقتصادي العلماني موقف التحدي والعقبة الكؤود في سبيل تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي وبنياته الأساسية، بل التخطيط لضرب هذه المؤسسات من الداخل، والتعاون مع الصهيونية والصليبية، وأسست منظمات وهيئات ومراكز لتوجيه الانتقادات والاقتراءات على الاقتصاد الإسلامي.

والسبيل لمواجهة تحديات الفكر الاقتصادي العلماني وصدوده عن تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي ما يلي:

- التأكيد بالأدلة القطعية الثابتة والدامغة على أن الإسلام دين شامل ومنهج حياة، وأن شريعته تجمع بين الثبات والمرونة، والأصالة والمعاصرة، وأنها صالحة لكل زمان ومكان.
- تقديم قرائن قطعية الدلالة والثبوت من مصادر الشريعة الإسلامية (القرآن والسنة والإجماع) بأهم القواعد الكلية للاقتصاد الإسلامي.
- عرض نماذج من استفادة الغرب من مفاهيم وأسس الاقتصاد الاسلامي في صدر الدولة الإسلامية.
- عرض نماذج تطبيقية لفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي من التراث الإسلامي.
  - ايراز الحضارة الاسلامية في مجال الاقتصاد.
- عرض نظرة الاقتصاد الإسلامي إلى المشكلات الاقتصادية المعاصرة، وتميزه عن النظم الاقتصادية الوضعية في بيان المعالجات السليمة لما.
- بيان أن سبب تأخر البلاد العربية والإسلامية في مجال الاقتصاد يرجع إلى انحرافهم عن تطبيق شرع الله.
- تقديم نماذج تطبيقية سليمة معاصرة لمفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي.

رابعاً: النماذج الخاطئة لتطبيق الاقتصاد الإسلامي:

لقد حاول بعض رجال الأعمال والحركات الإسلامية تطبيق مفاهيم وأسس الاقتصاد الإسلامي في صورة كيانات ومنشآت وشركات، ولقد نجحت بعض هذه النماذج وأصبحت قدوة على الطريق يقتفى بأثرها في مزيد من التطبيقات، ومنها على سبيل المثال المصرفية الإسلامية، وصناديق الاستثمار

الإسلامي، وصناديق الزكاة، ومؤسسات التأمين التكافلي، وعلى الوجه الآخر فشلت أو أفشلت بعض النماذج التي اعتبرها البعض قرينة إثبات ضد الاقتصاد الإسلامي في مجال التطبيق.

ومن النماذج التطبيقية السلبية للاقتصاد الإسلامي على سبيل المثال:

- نماذج شركات توظيف الأموال في بعض البلاد العربية والإسلامية، والتي أفشلتها النظم الحاكمة بقصد الحرب ضد الإسلام.
- نماذج بعض رجال الأعمال الذين تاجروا بالمفاهيم الاقتصادية الإسلامية ليغنموا من وراء ذلك أرباحاً بدون حق، وسولت لهم أنفسهم بأكل أموال الناس بالباطل.
- نهاذج لتصفية بعض المسارف الإسلامية أو تعثرها بسبب أخطاء إدارتها، أو بسبب المخططات الصهيونية والصليبية لها كما حدث لبنك التقوى الإسلامي.
- التدخل الأمني في شئون بعض الكيانات الاقتصادية الإسلامية لأسباب سياسية وضربها من الداخل والخارج كنوع من أنواع الحرب على الإسلام بزعم محاربة الإرهاب.
- الانحراف عن الالتزام بضوابط ومعايير الاقتصاد الإسلامي، وظهور بعض التطبيقات الخاطئة مما سببت العديد من الشبهات حول بعض الكيانات الاقتصادية الإسلامية.

وكان من آثار تلك السلبية ما يلي:

- التشكيك في صلاحية تطبيق الاقتصاد الإسلامي في عالمنا العاصر.
- تجنب إنشاء أي كيانات اقتصادية ذات مرجعية إسلامية بدليل فشل بعضها.
- اتهام رجال الأعمال الذين يؤسسون كيانات اقتصادية إسلامية أنهم إرهابيون أو أنهم يمولون الأرهاب.

ومع وجود هذه السلبيات فإن هناك نماذج تطبيقية ناجحة، ويجب على فقهاء وعلماء الأمة أن يضعوا الحلول العملية لعلاج هذه السلبيات، وكذلك دعم وتنمية الإيجابيات، ولاسيما أن معظم هذه السلبيات ناجمة عن أخطاء الإنسان المنوط بالتطبيق.

خامسا: الهيمنة العالمية الأمريكية والغربية

#### على ثروات الأمة العربية والإسلامية.

لقد استطاع الطواغيت في الدول الغربية وأمريكا بصفة خاصة من شن حروب شرسة على الدول العربية والإسلامية، تحت مظلة محاربة الإرهاب، ومن بين مارب هؤلاء الطواغيت السيطرة على النفط والمال والأسواق ونحو ذلك، فهي هيمنة اقتصادية، ويقوم هؤلاء الطواغيت بتجنيد بعض الحكام وكذلك بعض أفراد الشعوب من المنافقين الذين في قلوبهم أمراض شتى لتنفيذ مخططاتهم لمحوأي أثر للشريعة الاسلامية.

ومن النماذج العملية المعاصرة لمخططات الدول الكبرى والهيمنة على شروات الدول العربية والإسلامية ولاسيما في مجال الاقتصاد ما يلي:

- نموذج باكستان عندما خطى رئيسها السابق ضياء الحق بعض الخطوات نحو تطبيق الشريعة الإسلامية بصفة عامة في جميع نواحي الحياة ومنها الاقتصادية، وإنشاء المصارف الإسلامية، وإنشاء أقسام الاقتصاد الإسلامي في الجامعات كانت النتيجة هي اغتياله.
- نموذج السودان الذي أعلن عن تطبيق الشريعة الإسلامية، وانشاء المصارف الإسلامية وشركات التأمين الإسلامي ونحو ذلك، استطاع الطواغيت من شن الحروب عليه من كل صوب، وما يحدث في الجنوب ودارفور ليس منا ببعيد.
- نموذج ماليزيا التي تسعى جاهدة في تطبيق الشريعة الإسلامية والاقتصاد الإسلامي وما حدث في سوق الأوراق المالية فيها يبرز التدخل السافر للصهيونية والصليبية العالمية في ضرب اقتصادها.
- نموذج العراق، ورغبة أمريكا في المقام الأول السيطرة على النفط والمال.
- نموذج ضرب بنك التقوى في جزر البهامس تم بمخطط صهيوني وصليبي حاقد.

يتضح من النماذج السابقة أن الهيمنة العالمية الطاغية المستبدة تقف حجر عثرة في تطبيق الاقتصاد الإسلامي الذي من أهدافه أن تكون خيرات العرب والمسلمين والواجب هو عدم الاستسلام بل الجهاد لتحرير اقتصاد الأمة، ولن يتحقق ذلك إلا من خلال التعاون والتكامل بين كافة أقطار الدول العربية والإسلامية.

وللحديث بقية إن شاء الله والحمد لله رب العالمين.

# ضوابط التعامل مع المخالف

### اعداد الماد أحمد منصور سبالك

بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ: أيها القارئ الكريم: أسعد الله تعالى أوقاتكم بكل خير، وجعل كل أيام السنة أعيادًا تمر عليكم في شتى بقاء الأرض بخير وفضل وسلام.

فقد مرّبنا موقف عظيم وهو وقفة عرفات وما يلحق بها، قبلها وبعدها، ومن المعلوم والمقرر أن في مثل هذه الأحكام يكون ثمة أحكام خاصة بهذه الأيام، ومن المعلوم أيضًا أن هذه الأيام خاصة يكثر الجدال بين الناس لا سيما والذين هم في

كنا نستغرب قديمًا لقول الله تعالى: «وَلا جِدَالَ فِ ٱلْحَجُّ » (البقرة: ١٩٧)، كيف يكون الإنسان في الحج ويُكثر من الجدال؟٤

إلى أن أنعم الله علينا بالحج فلمسنا بأنفسنا هذا الحدال في هذه النقاء الماركة، وفي هذه الأبام الطيبة.

#### والسؤال القائم: من يحسم هذا الجدال؟

لما وقفت مع هذا السؤال في الوقت الذي ما زلنا نتحدث فيه عن الفكر الإسلامي ومساحته المسموح بها شرعًا، وقع اختيارنا على موضوع جديد نستهل به هذا العام الهجري الجديد، عسى أن يكون إضافة جديدة للفكر الإسلامي ومساحته المشروعة.

وبالأخص لما رجعت للسؤال السابق، وأردت أن أجيب عليه، بعد وقوفنا معه طويلاً، قلتُ: لا بد من عقل ذا مرجعية أصيلة، وصاحب ديانة وورع أيضًا يستطيع أن يكون عنده الحل لهذا الحدال، ثم رجعت أفكر في صفات هذا العقل وكينونته.

ولهذا وقع الاختيار على أن أتحدث عن: العقول الفقهية ووظائفها

من هذا الحديث نقف على أنواع هذه العقول، ووظيفة كل نوع منها، وما العقل الذي يكون عنده حل الجدل في مسائل الحج؟ وما العقل الذي لا يستطيع ذلك؟

وكذلك الأمرية باقى المسائل أيضًا التي تعرض للمسلم في حياته.

فلا بد من التعرف على العقل، هذا لسهولة الوصول إليه، وأبدأ في هذه المقالة بمقدمة واجبة للتوضيح؛ لتكون بمثابة المقبلات لما يُذكر بعد ذلك.

فأقول:

قال ابن قدامة في مقدمة روضته: «واعلم أن مدارك البقين تنحصر بين الحد، والبرهان» كلمات جامعة مانعة فيها ما نريد، فالمدارك كلمة جمع مفردها مدرك، والمدارك هي الطرق والوسائل والآليات- ومافي معنى هذه الألفاظ-التي بها يُحصَّل اليقين، واليقين يصل إليه المرء عندما تضطر النفس أن تُصدُق ما وصل إليه.

هذه الوسائل محصورة بين «الحد»، وهو بيان ما أريد أن أصل إليه، في إثبات هذا الأمر.

معنى هذا أن: ما يريد إدراكه المرء لا بد أن يعلمه حتى يصل إلى إدراكه والعلم به يقينًا، ومعلوم أن من آليات الإدراك بل أعظمها قدرًا وأولها منزلة: العقل.

والعقل: هو رياط الأمر وكلمته، تقول: عقلت الأمر؛ أي ربطته وكلمته في ربطه.

والعاقل: من بدرك وبميز بهذه الآلة التي أعطاه الله اياها.



واختلف العلماء في مكان العقل في جسم الإنسان بين من قال إنه في الرأس، بين من قال إنه في الرأس، والأول أصح؛ لقوله تعالى في الحج: « أَفَارَ يَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمُ قُلُوبٌ يَحْقِلُونَ بِهَا » (الحج: ٤٦).

ولما جعل الله تعالى العقل هو مناط التكليف، لم يجعل لرجل من قلبين في جوفه، فأعطى الله تعالى جل في علاه العقل للإنسان ليكرمه على باقي المخلوقات، وجعله مناطًا للتكليف وأساسًا له.

ومما لا بد من ذكره هنا أن نعلم أن هذه العقول متفاوتة، فيمكن لعقل أن يدرك أمرًا لا يدركه العقل العقل الآخر، والعكس، ولهذا كان الاختلاف فيه سُنَّة كونية بين الناس.

فإدراك العقول تتفاوت بين عقل وآخر، فالعقول ليست متساوية في الفهم والإدراك.

طبيعي أن ما أدركه أنا لا تدركه أنت، والعكس، هذا يجعلنا نقر بأن هناك مجموعة من العقول اختصها الله تعالى بعلم دون عقول أخرى.

فمثلاً: هناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علم الطب.

وهناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علم

الكيمياء.

وهناك عقول اختصها بإدراك علم الفيزياء. وهناك عقول اختصها الله تعالى بإدراك علوم أخرى ولم يختص بها غيرها.

أليس كذلك؟ بلي.

ولهذا قال الله تعالى في كتابه: «فَسَنَالُوّا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ » (النحل: ٤٣).

ولهذا نُقرَ بأن الله جعل عقول معينة اختصها بعلم دينه وفقهه وشريعته، ولم يختص بها غيرهم من العقول.

ولذا قال الله تعالى: «فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمُ طَآبِفَةٌ لِيَنفَقَهُواْ فِي ٱلدِّينِ» (التوبة: ١٢٢)، فاختص الله تعالى جل شأنه جماعة وطائفة من المسلمين بإدراك هذا العلم وتعلمه وتعليمه لباقي الناس.

ومن هنا وجب علينا بيان هذه العقول ووظيفة كل عقل منها لندرك محل كل عقل أين يكون. وأبدأ معك أيها القارئ الكريم في المرة القادمة ببيان أول هذه العقول ووظيفته.

أتركك في رعاية الله وأمنه، وصلُ اللهم وسلم وسلم وبارك على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

# عزاء واجب

بعد صراح مع المرض مرَّ كمرور الرياح المتسارعة، فارق دنيانا أخٌ وصديقٌ عزيزٌ الدكتور/ يوسف محمود صالح، قرية التفتيش الملكي بأنشاص الرمل، شرقية.

فاللهم اغفر له وارحمه ووسع له في قبره، واجعل الفردوس الأعلى من الجنة مثواه، وبارك في ذريته، وعوضنا عن فقده خيرًا، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا وإنا لله وإنا إليه راجعون، والبقاء والدوام لله. رئيس ومدير تحرير مجلة التوحيد وأسرة المجلة

# عزاء واجب

انتقل إلى رحمة الله- بإذنه تعالى- الأخ حمدي السيد محمد عمر، رئيس جمعية أنصار السنة المحمدية، بقرية طناح بالمنصورة، فاللهم اغفر له وارحمه، وتجاوز عن سيئاته، وأدخله الحنة برحمتك يا أرحم الراحمين، والبقاء والدوام لله.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله واله وصحبه، ومن والاه وبعد:
فقد تكلمنا في ختام عامنا الهجري عن عبادة

فقد تكلمنا في ختام عامنا الهجري عن عبادة بها تستقيم المعاملات وتستقر المجتمعات، ألا وهي صفة العدل وقد اختصت مقالتنا بعبادة العدل بين الأبناء، وعوَّلنا فيها على حديث سيدنا النعمان بن بشير رضي الله عنهما؛ إذ هو العمدة الذي يبدأ به الباحثون حين يتعرض أحدهم لبحث هذه المسألة، وقد تعرضنا له في شهر ذي الحجة تخريجًا وبيانًا لمعناه العام، ثم بعض ما ييسره الله عز وجل لنا من فوائد نستكمل ما ييسره الله عز وجل لنا من فوائد أخرى، ولعلها مما يلامس واقع الناس اليوم.

أولاً: الحديث:

عن النعمان بن بشير أن أباه أتى به رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: (إني نحلت ابني هذا غلاماً كان لي، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: أكل ولدك نحلته مثل هذا؟ فقال: لا، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "فارجعه"، وفي لفظ: (فانطلق أبي إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليُشهده على صدقتي، فقال: أفعلت هذا بولدك كلهم؟قال: لا، قال: اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم، فرجع أبي فرد تلك الصدقة).

التخريج: الحديث متفق عليه، وسبق تخريجه تفصيلاً في عدد ذي الحجة.

وفيما يلي بعض ما يستفاد من الحديث فوق ما تقدم ذكره في شهرنا الماضي:

الفائدة الأولى: الشريعة دعوة للحياة



تُحْشَرُونَ ) (الأنفال: ٢٤)، مهما عارض ظاهر الشرع تقدير العباد للأمور؛ إذ رب العباد عالم بما

خلق كما قال تعالى (أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ) (الملك: ١٤)، وهنا ضرب لنا الصحابة الكرام من النعمان وأمه وأبيه رضى الله عنهم أجمعين ضربوا لنا أروء الأمثلة وأعلاها في استجابتهم لأمر الله؛ إذ انتهوا حيث أمرهم رسول الله فور علمهم بالحكم، بل وبلغوا عنه للناس حينما روى النعمان هذا الحديث؛ فالحمد لله على نعمة الإسلام ورزقه لنا بأصحابه الكرام.

الفائدة الثانية: حكم الرجوع في الهبة كما رجع فيها والد النعمان:

وهنا يختلف الحكم العام للرجوع في الهبة عن رجوع الوالد في هبته:

#### أولا: حكم الرجوع في الهية عمومًا

اختلف الفقهاء في جواز رجوع الواهب إذا وهب لولده أو لأجنبى؛ وسبب اختلافهم في ذلك هو تعارض الأدلة الواردة في المسألة من حيث الظاهر، واختلاف الفقهاء في تأويلها، والجمع والتوفيق بينها. وبسط هذه المسائل الفقهية بسطا علميًّا ييسره الله عزوجل في أبواب الفقه من حيث عرض أدلة المختلفين ومناقشتها والترجيح بينها، لكننا في باب السنة ولتمام الفائدة نخلص الى مختصر الفائدة الفقهية من الحديث، وهي كما قال جماهير العلماء أن الأصل في الهيئة اللزوم، إلا في هية الوالد لولده، ويُنسَب هذا الرأي إلى المالكيَّة والشافعية والحنابلة والظاهرية؛ شريطة القبض في المنقول كَالْمُكِيلِ وَالْمُورُونِ، (ينظر: الأم للشافعي (٦٣/٤)، الكافي لابن قدامة (٤٦٩/٢)، والمحلى لابن حزم ((1)

وذلك خلافًا لما قاله الحنفية أنَّ الأصْل الرجوع في الهبَّة إلا لمانع؛ إذ استدلال الحنفية ومن وافقهم بنوه على دليل لا يصح أو إجماع لم يثبت في معارضة الأدلة الصحيحة وأصول

الشريعة الثابتة، وكما قال شيخ الاسلام ابن تبمية: "الأصل في العقود الرضا، ونتبجتُها هو ما أوجياه على أنفسهما بالتعاقُد" (بنظر الفتاوي: .( \$ 10/4

فلا تترك الأحكام لقاصد الأفراد؛ لما في ذلك من العبث، والشرع منزَّه عن ذلك.

ومن أدلة الجمهور على الذي اخترناه حديثا ابن عباس وابن عمر رضى الله عنهم جميعًا، فعن ابن عباس أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم قال: «مثل الذي يَرجع في صدقته كمثل الكلب يقىء ثم يعود في قيئه، فيأكله»، وعن ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «العائد في هبته، كالعائد في قيئه». (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري (٣٥/٧)، وصحيح مسلم بشرح النووي (۷۱/٦).

ثانيًا: أما ما يتعلق بهبة الوالد؛ فالظاهر هو جواز رجوع الوالد في هبته لولده:

وذلك ظاهر من حديث النعمان وما سبقه من روايات مختلفة أن بشير والد النعمان رضى الله عنهما كان قد وهنه قبل ذلك شيئًا ثم عاد فيه وأظهر من ذلك، عن ابن عمر وابن عباس كذلك رضى الله عنهم قال صلى الله عليه وسلم: "لا يحلُّ للرجل أن يعطى عطية، ثم يرجع فيها، إلا الوالد فيما يعطى ولده؛ مَثُل الذي يعطى العطية، ثم يرجع فيها، كمثل الكلب أكل حتى إذا شبع قاء، ثم عاد إلى قيئه" (رواه الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح، وصححه الشيخ الألباني رحمه الله).

وهو مذهب الجمهور: مالك والشافعي وأحمد في أظهر الروايات عنه.

قال في (عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي ٢٩٤/٨) تعليقًا على الحديث، قال الشافعي: "لا يحلُّ لَمْن وهُبَ هَمَةُ أَن يُرجِع فيها، إلا الوالد، فله أن يرجع فيما أعطى ولده، واحتجَّ يهذا الحديث".



وشرط جواز رجوع الأب في هبته لولده: ألا يتعلق بها حق للغير، فتكون العين باقية في ملك الولد ولم يترتب عليها التزامات، فلو أن الولد وهبها أو باعها، أو عبداً أعتقه، أو جارية أولدها، فإنه لا يملك إرجاعها؛ لأنها انتقلت من ملك الغير.

فائدة: العطية لا يثبت تملكها إلا بالقبض

واستدلوا في صحة الهدية بالقبض بحديث أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها، بأن أباها كان قد منحها جداد خمسين وسقًا، فلما لم تُحُزُّهُ، ومرض مرض الموت قال: (يا ابنتي؛ والله لا أحد أعز عليَّ فقرًا من بعدي منك، ولا أحد أحب إلى غنيٌ من بعدي منك، وكنت قد نحلتك جذاذ خمسين وسفًا ولو كنت حزتيه للكتيه)، وفي رواية: (ولو كنت حرثتيه للكتيه) فعلى رواية: (حزتيه) يكون الفرض جذاذ خمسين وسقًا من تمرجاف بذاته، وعلى رواية: (حرثتيه) يكون قد منحها نخلاً يؤتى ثمرة مقدار خمسين وسقًا، وعلى كلا الحالتين لما لم تقيض ما منحته-سواء كان تمرًا موثقًا أو نخلاً يأتي بهذا القدر من الأوسق- فإنها لا تملكه. ثم قال: (وهو الآن مال وارث؛ فاقتسموه أنت وأخواك وأختاك)، أي: أسماء وبنت أخرى من امرأة كان تزوجها بالمدينة، وكان يسكن معها في السنح، قالت: (أي أختين يا أبي وليس لى إلا أخت واحدة؟ قال: ابنت زيد بن فلان، إنها حامل وأراها حامل بأنثى)، فجاءت كما قال رضى الله عنه، فقالوا: لو لم يشترط القبض في الهدية والهبة لنفذت هبة أبي بكر لابنته عائشة، ولما لم تقيضها رجعت الهية إلى مال الواهب، وأصبح مال وارث.

هذا وقال بعضهم؛ الهبة تصح ويقع التمليك لها بمجرد العقد، وعند الحنابلة التفصيل بين المنقول من مكيل وموزون وحيوان، وبين الثابت من عقار وغيره، فقالوا: لا تثبت الهدية في المنقولات إلا بالقبض، وما

عداها تثبت بالتخلية.

فائدة: وهنا تتبدى لنا مسألة مما يلامس الواقع، وهي: إذا زوَّج الرجل في حياته أحد أبنائه هل يوصي للصغير؟

فبعض الناس يزوج أولاده الكبار وله أولاد صغار فيوصي لهم بعد موته بمقدار المهر، قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله:

"وهنا مسألة: لو كان لرجل عدة أبناء منهم الذي بلغ سن الزواج فزوجه، ومنهم الصغير، فهل يجوز لهذا الرجل أن يوصي بشيء من ماله يكون مهراً للأبناء الصغار؛ لأنه أعطى أبناءه الكبار؟

الجواب: لا يجوز للرجل إذا زوج أبناءه الكبار، أن يوصي بالمهر لأبنائه الصغار، ولكن يجب عليه إذا بلغ أحد من أبنائه سن الزواج، أن يزوجه كما زوج الأول، أما أن يوصي له بعد الموت: فإن هذا حرام، ودليل ذلك قول النبي صلًى الله عليه وسلّم: (إن الله أعطى كل ذي حق حقه فلا وصية لوارث) (ينظر " مجموع فتاوى ابن عثيمين " (٤١١/١٨) انتهى

فلو مات الأب، فليس لباقي الأبناء الذين لم يزوجهم الأب في حال حياته نصيب في التركة، إلا الميراث المقدر لهم شرعًا، وهذه تحتاج إلى الإذعان والرضى بشرع الحكيم الرحمن.

و جاء في " فتاوى اللجنة الدائمةالمجموعة الأولى " (٢٢٦/١٦) في سؤال قريب
من هذا قالوا: " يجب عليك (أي على الأب)
أن تزوج من احتاج إلى الزواج من أبنائك، إذا
كان لا يقدر على الزواج من ماله، وأنت قادر
على ذلك، وتقوم بتكاليف زواجه، ولا تدفع
للأبناء المتزوجين والذين يقدرون على الزواج
بأموالهم، مثل ما دفعت في تزويج هذا الابن
المحتاج؛ لأن هذا يعتبر من الإنفاق الواجب،
وليس هو من العطية التي تجب فيها التسوية

التوحيد

بين الأولاد" انتهى.

فائدة: صفة التسوية بين الأبناء

هل يجب التسوية بين الابناء تسوية مطلقة أم يعطوا كما الميراث؟

الحواب: اختلفوا في ذلك على قولين: جاء في كتاب المغنى لابن قدامة (كتاب الهية والعطية، مسألة فاضل بين أبنائه في العطية ص٢٥٩) قال: ولا خلاف بين أهل العلم في استحباب التسوية، وكراهة التفضيل. قال إبراهيم: كانوا يستحبون أن يسووا بينهم حتى في القُبَل. إذا ثبت هذا، فالتسوية المستحية أن يقسم بينهم على حسب قسمة الله تعالى الميراث، فيجعل للذكر مثل حظ الأنثيين؛ وبهذا قال عطاء، وشريح، وإسحاق، ومحمد بن الحسن. قال شريح لرجل قسم ماله بين ولده: ارددهم إلى سهام الله تعالى وفرائضه. وقال عطاء: ما كانوا يقسمون إلا على كتاب الله تعالى. وقال أبو حنيفة، ومالك، والشافعي، وابن المبارك: تعطى الأنثى مثل ما يعطى الذكر: لأن النبي صلى الله عليه وسلم قال ليشير بن سعد: " سُوِّ بِينهم". وعلل ذلك بقوله "أيسرك أن يستووا فِي بِرك؟ قال: نعم. قال: فَسَوِّ بِينهم". والبنت كالابن في استحقاق برها، وكذلك في عطيتها. وعن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "سووا بين أولادكم في العطية، ولو كنت مؤثرًا لأحد لآثرت النساء على الرجال" رواه سعيد في "سننه"، ولأنها عطية في الحياة، فاستوى فيها الذكروالأنثى، كالنفقة والكسوة.

يقول ابن قدامة: ولنا أن الله تعالى قسم بينهم، فجعل للذكر مثل حظ الأنثيين، وأولى ما اقتدى بقسمة الله، ولأن العطية في الحياة أحد حالى العطية، فيجعل للذكر منها مثل حظ الأنثيين، كحالة الموت. يعنى الميراث.

(وبحقق ذلك) أن العطية استعجال لما يكون بعد الموت، فينبغي أن تكون على حسبه، كما أن معجل الزكاة قبل وجويها يؤديها على صفة أدائها بعد وجوبها، وكذلك الكفارات المعجلة،

ولأن الذكر أحوج من الأنثى، من قبل أنهما اذا تزوحا حميعًا فالصداق والنفقة ونفقة الأولاد على الذكر، والأنثى لها ذلك، فكان أولى بالتفضيل; لزيادة حاجته، وقد قسم الله تعالى الميراث، ففضل الذكر مقرونا بهذا المعنى فتعلل به، ويتعدى ذلك إلى العطية في الحياة.

قال: وحديث بشير قضية في عين، وحكاية حال لا عموم لها، وإنما ثبت حكمها فيما ماثلها، ولا نعلم حال أولاد بشير، هل كان فيهم أنثى أو لا؟ ولعل النبي صلى الله عليه وسلم قد علم أنه ليس له إلا ولد ذكر. ثم تحمل التسوية على القسمة على كتاب الله تعالى. ويحتمل أنه أراد التسوية في أصل العطاء، لا في صفته، فإن القسمة لا تقتضى التسوية من كل وجه وكذلك الحديث الآخر، ودليل ذلك قول عطاء: ما كانوا بقسمون الأعلى كتاب الله تعالى. وهذا خبر عن جميعهم، على أن الصحيح من خبر ابن عباس أنه مرسل.

وقال الشيخ ابن باز رحمه الله: " يجب على الوالد العدل بين أولاده ذكورهم وإناثهم حسب الميراث، ولا يجوز له أن يخص بعضهم بشيء دون البقية إلا برضى المحرومين إذا كانوا مرشدين، ولم يكن رضاهم عن خوف من أبيهم، بل عن نفس طيبة ليس في ذلك تهديد ولا خوف من الوالد، وعدم التفضيل بينهم أحسن بكل حال، وأطيب للقلوب، لقول النبي صلى الله عليه وسلم: (اتقوا الله واعدلوا بين أولادكم) متفق على صحته"انتهى. "فتاوى الشيخ ابن باز" .(O1/Y·)

قلت: وكل هذا فيما يتعلق بالعطية غير المسينة، أما التي يسبب كمعونة ضرورية أو علاج مرض أو إنفاق على طالب علم فلا يقيد فيها الوالد بتسوية، فيعطى كلاً حسب حاجته في حياة والده، فلا فرق في ذلك بين ذكر وأنثى. والله أعلم.

وفي هذا القدر كفاية، والحمد لله رب العالمين.

# درر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار



على حشيش

اعداد/

الحلقة (٧٢)

٦٨٣- «إن كنتَ صائمًا بعد شهر رمضانَ، فصُمْ المُحَرَّمَ، فإنه شهرُ اللهِ، فيه يومٌ تابَ اللهُ على قومٍ، ويتوبُ فيه على قوم آخرين».

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (١٥١/١) (ح١٣٢١)، والإمام الترمذي في «السنن» (١١٧/٣) (ح٧٤١) من حديث عبد الرحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن علي مرفوعًا، وعلته عبد الرحمن بن إسحاق.

قال الإمام الزّي في «تهذيب الكمال» (٣٧٣/٩٩/١١): «عبد الرحمن بن إسحاق بن الحارث أبو شيبة الواسطي، ويقال الكوفي، ابن أخت النعمان بن سعد الأنصاري، قال أبو طالب، عن أحمد بن حنبل؛ ليس بشيء، مُنكَر الحديث. وقال أبو بكر بن خزيمة؛ لا يُحتج بحديثه. وقال الإمام البخاري: فيه نظر. وقال أبو حاتم، منكر الحديث لا يُحتج به. وقال الدوري عن ابن معين: ضعيف ليس بشيء. ونقل هذا الحافظ ابن حجر في «التهذيب» (٢٤/٦)، وأقره وزاد حيث نقل عن عبد الله بن أحمد عن أبيه قال: ليس بذاك، وهو الذي يحدث عن النعمان بن سعد أحاديث مناكير». اه.

وقال الساجي: «كُوفِيْ أصله واسطي أحا<mark>ديثه مناكير». اه.</mark>

فائدة: يغني عن هذا الحديث المنكر الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح١١٦٣) من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضلُ الصيام بعد رمضانَ، شهر الله المحرم، وأفضلُ الصلاة بعد الفريضة صلاة الليل».

#### ٦٨٤- «كل شهر حرام تامٌ؛ ثلاثون يومًا وثلاثون ليلةً».

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (٣٠٤/٤) (١١٢٩/١٦٢) من حديث أبي بكرة مرفوعًا، وعلته عبد الرحمن بن إسحاق أبو شيبة الواسطي وهو منكر الحديث، ليس بشيء، لا يُحتج به، وقال الإمام البخاري: «فيه نظر» كما بينا آنفًا، وهذا المصطلح عند البخاري له معناه، فقد بيَّن ذلك الحافظ ابن كثير في «اختصار علوم الحديث» (ص٨٨)؛ «هناك اصطلاحات لأشخاص ينبغي التوقف عليها؛ من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل؛ سكتوا عنه. أو: فيه نظر. فإنه يكون في أدنى المنازل وأردئها عنده ولكنه لطيف العبارة في التجريح فليُعلم ذلك». اهـ.

فائدة؛ لبيان نكارة هذا الحديث؛ فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» (ح٤٦٦٢)، والإمام مسلم في «صحيحه» (ح٤٦٦٢)، والإمام مسلم في «صحيحه» (١٦٧٩) من حديث أبي بكرة نفيع بن الحارث عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهرًا، منها أربعة حرمٌ ثلاثٌ متواليات؛ ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ورجب مُضر الذي بين جمادى وشعبان».

وقال تعالى: «يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ» (البقرة،١٨٩).



ولقد تبين من رؤية الهلال للأشهر الحرم العام ١٤٣٩هـ أن شهر رجب تسعةٌ وعشرون يومًا، وشهر ذي القعدة تسعة وعشرون يومًا، وبهذا يتبين نكارة هذا الحديث متنًا وإسنادًا.

#### ٨٥- «قراءةُ سور القَلاقل أمانٌ من النَّار».

الحديث لا يصح: أورده الإمام السخاوي في «المقاصد» (ح٧٦٩) ثم قال: «لا أعرفه». اهـ. ونقل عنه القاري في «الممنوع» (ح٢١٤): «لا أصل له». اهـ. وسور القلاقل: التي تبدأ بقل، وهي أربعة: الكافرون والإخلاص والمعوذتان.

### 

الحديث لا يصح؛ أخرجه الإمام الحافظ الطبراني في «الأوسط» (١٨٠/١) (ح٢٣٧) من حديث ابن عباس مرفوعًا، ثم قال: «لم يرو هذا الحديث عن عكرمة إلا جعفر بن محمد، ولا عن جعفر بن محمد إلا معاوية بن صالح، تفرد به هائئ بن المتوكل». اه.

قلتُ: وهانئ هذا هو علته، قال الإمام الحافظ ابن حبان في «الضعفاء والمتروكين» (٩٧/٣): «كان تدخل عليه المناكير، فكثرت المناكير في روايته، فلا يجوز الاحتجاج به بحال». اه. ونقله الإمام الذهبي في «الميزان» (٩١٩٨/٢٩١/٤)، وأقره وذكر هذا الحديث من مناكيره.

#### ٦٨٧- «القلبُ بيتُ الربِّ».

الحديث لا يصح، أورده الإمام عليّ القاري الهروي في «المصنوع في معرفة الحديث الموضوع» (ح٢١٧)، وبيَّن أقوال الأئمة: قال الزركشي وغيره: لا أصل له. وقال ابن تيمية: «موضوع». وفي «ذيل الموضوعات» للسيوطي قال: «هو كما قال».

قلت: أورده شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (٣٧٦/١٨) وقال: «ليس هذا من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فإن القلب بيت الإيمان بالله ومعرفته ومحبته». اهـ.

ولذلك أورده الإمام الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٧٧٦) وقال: «ليس له أصل في المرفوع والقلب بيت الإيمان بالله ومعرفته ومحبته». اهـ.

فائدة؛ ولقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم في الحديث الذي أخرجه الإمام مسلم في «صحيحه» (ح٢٥٦٤) من حديث أبي هريرة أن القلب بيت التقوى؛ حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم: «التقوى هاهنا، ويشيرُ إلى صدره ثلاث مراتٍ». اهـ. وقال تعالى: «ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظُّمْ شَعَائِرَ اللّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ» (الحج: ٣٢).

#### ٨٨٨- «ما وسعني أرضي ولا سمائي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن».

الحديث لا يصح؛ أورده الغزالي في «الإحياء» (١٤/٣)، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أر له أصلاً». اهـ. وسُئل عنه شيخ الإسلام ابن تيمية فأجاب في «مجموع الفتاوى» (٣٧٦/١٨) فقال: «هذا مذكور في الإسرائيليات، وليس له إسناد معروف عن النبي صلى الله عليه وسلم». اهـ. وأورده الحافظ السخاوي في «المقاصد» (ح٩٩٠) ناقلاً قول الحافظ العراقي، والإمام ابن تيمية.



والطواف ويمنع عشرة واللبث في المسجد



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، أما بعد:

فقد شرعنا في بيان الأحكام المتعلقة بالنفاس، وذكرنا تعريف النفاس، ومدة النفاس، وهل كل وضع يثبت به النفاس أم لا؟ ونستكمل ما بدأناه بإذن الله تعالى، وأسأل الله تعالى أن يجعله في ميزان حسناتنا يوم الحساب؛ إنه سميع قريب مجيب الدعاء.

أولاً: حكم الدم الخارج قبل الولادة:

إذا رأت المرأة دمًا قبل ولادتها فقد اختلف الفقهاء هل يعتبرنفاسًا أم لا ؟ على قولين: القول الأول: لا يعتبر نفاسًا، واليه ذهب الحنفية، والمالكية، والشافعية- البحر الرائق (۲۲۹/۱)، فتح القدير(۱۸۷/۱)، منح الجليل (۱۸٥/۱)، المجموع شرح المهذب (۱۸/۲)، الحاوي الكبير (١/٤٣٨).

واستدلوا: بأن النفاس هو الدم الخارج عقيب الولادة فلا يكون ما قبلها نفاسًا؛ لأنه يتنافى مع تعريف النفاس.

وأيضًا لانسداد فم الرحم بالولد قبل الولادة فلا يخرج منه دم، وإنما يخرج دم النفاس بخروج الولد لانفتاح فم الرحم حينئذ- البحر الرائق (٢٢٩/١).

القول الثاني: ذهب الحنابلة إلى أن الدم إن خرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا

# اعداد (أم تميم )

بأمارات الولادة فهو نفاس، وإن خرج قبل ذلك فليس بنفاس- المغني لابن قدامة (٢٦٢/١)، الروض المربع (٥٨).

واستدلوا على ذلك: بأنه دم خرج بسبب الولادة فكان نفاسًا، كالخارج بعد الولادة، وإنما يعلم خروجه بسبب الولادة إذا كان قريبًا منها ويعلم ذلك برؤية أماراتها؛ من المخاض ونحوه في وقته: بخلاف ما إذا رأت الدم من غير أمارات الولادة، فلا تترك له العبادة؛ لأن الظاهر أنه دم فساد. (المغنى لابن قدامة: ١ /٢٦٢).

#### أقوال أهل العلم في المسألة: أولًا: من قال بأنه لا يعد نفاسًا:

جاء في البحر الرائق (٢٢٩/١): ودم الحامل استحاضة لانسداد فم الرحم بالولد فلا يخرج منه دم، ثم يخرج بخروج الولد للانفتاح به.

جاء في الشرح الكبير للدردير (١٧٥/١): والنفاس دم أو صفرة أو كدرة خرج من القبل للولادة معها أو بعدها لا قبلها على الأرجح بل هو حيض.

جاء في المجموع شرح المهذب (٥١٨/٢): فإن خرج قبل الولادة شئ لم يكن نفاسًا، وإن خرج بعد الولادة كان نفاسًا.

جاء في الحاوي الكبير (٤٣٨/١): وإن رأت في

ولادتها دمًا فعلى ضربين:

أحدهما: أن يبتدئ بها مع الولادة. والثاني: أن يبتدئ بها قبل الولادة، فإن بدأ بها الدم قبل الولادة فلا يخلو من أن يتصل بدم الولادة أم لا، فإن لم يتصل إلى ما بعد الولادة، وانقطع قبلها لم يكن ذلك الدم نفاسا، لا يختلف أصحابنا فيه، كان كالذي تراه المرأة من الله على حملها هل يكون حيضا أم لا؟ على قولين. أحدهما: قاله في القديم وهو مذهب أبي حنيفة يكون دم فساد، فلا يكون حيضًا. والقول الثاني: قاله في الجديد، وهو مذهب مالك بكون حبضًا.

ثانيًا: من قال بأنه لا يُعَدُّ نفاسًا إلا إذا خرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا بأمارات الولادة:

جاء ية الكافي لابن قدامة (١٥٢/١): فإن خرج قبل الولادة بيومين، أو ثلاثة، فهو نفاس؛ لأن سبب خروجه الولادة، وإن خرج قبل ذلك، فهو دم فساد؛ لأنه ليس بنفاس، لبعده من الولادة، ولا حيض؛ لأن الحامل لا تحيض.

قال ابن تيمية في مجموع الفتاوى (٢٤٠/١٩): وما تراه من حين تشرع في الطلق فهو نفاس وحكم دم النفاس حكم دم الحيض. الراجح:

والذي يظهر لي بعد عرض أقوال الفقهاء وأدلتهم أن القول الراجح هو القول الثاني القائل بأن الدم الذي يخرج قبل الولادة بيومين أو ثلاثة مصحوبًا بآلام الولادة نفاس، وهو ما ذهب إليه الحنابلة وشيخ الإسلام، والله تعالى أعلم.

ثانيًا: إذا ولدت المرأة ولم تردم النفاس:

اختلف الفقهاء في هذه المسألة على قولين: القول الأول: يجب عليها الغسل بالولادة وإن لم تر الدم، ويبطل صومها إن كانت صائمة، وهو قول أبي حنيفة وزفر، ومالك في قول، والشافعية في أصح الوجهين، والحنابلة في رواية- تبيين الحقائق (٨٦/١)، الشرح الصغير (١٦٦/١)، أسنى المطالب (١٤/١)، المغني لابن قدامة (١٥٤/١).

واستدلوا على ذلك بما يأتى:

ا- أن الولادة بلادم مظنة خروج الدم، فتعلق الحكم بها، كما جعل النوم ناقضًا للوضوء لأنه مظنة خروج الدم، فتعلق مظنة خروج الحدث وإن تحقق عدم خروج شيء، وكتعلق الغسل بالتقاء الختانين وإن لم يوجد الإنزال- نهاية المحتاج (١٣/١)، المغني لابن قدامة (٢٥٢/١).

٢- إذا وجب الغسل بخروج المني، الذي هو أصل الولد، فوجوبه بنفس الولد أولى- الوسيط في المذهب (٣٧٣/١).

 ٣- ولأن الولادة لا تخلو ظاهرًا عن قليل دم-فتح القدير (١٨٦/١).

3- كما أن وجوب الغسل بناء على إعطاء الصورة النادرة حكم غالبها، كما أن النفاس تنفس الرحم وقد وجد- شرح مختصر خليل (١٦٥/١).

القول الثاني: لا يجب عليها الغسل، وهو قول أبي يوسف، ومالك في رواية، والشافعية في قول، والحنابلة في رواية- تبيين الحقائق (٨٦/١)، مواهب الجليل (٣٠٩/١)، نهاية المحتاج (٢١٢/١)،المغني لابن قدامة (٢١٢/١).

1- أن الوجوب من الشرع، وإنما ورد الشرع بإيجاب الغسل على النفساء، وليست هذه نفساء، ولا في معناها؛ لأن النفساء يخرج منها دم يقتضي خروجه وجوب الغسل، ولم يوجد ذلك فيمن لم يخرج منها- المغني لابن قدامة (٢٥٢/١).

٢- أن اغتسالها لخروج الدم لا لخروج الولد،
 فلو اغتسلت لخروج الولد لا للدم لم يجزها شرح مختصر خليل (١٦٥/١).

أقوال أهل العلم في المسألة:

أولاً: من قال بوجوب الغسل:

جاء ين البحر الرائق (٢٢٩/١): لوولدت ولم تر دمًا لا تكون نفساء، ثم يجب الغسل عند أبي حنيفة احتياطًا؛ لأن الولادة لا تخلو ظاهرًا عن قليل دم.

جاء في تبيين الحقائق (٨٦/١): لو ولدت ولم تر دمًا يجب عليها الغسل عند أبى حنيفة

وزفر وهو اختيار أبي علي الدقاق؛ لأن نفس خروج النفس نفاس على ما تقدم.

جاء في أسنى المطالب (٦٤/١)؛ موجبه... خروج ولد ولو علقة ومضغة وبلا بلل؛ لأنه مني منعقد، ولأنه لا يخلو عن بلل غالبًا، فأقيم مقامه كالنوم مع الخارج، وتفطر به المرأة على الأصح في التحقيق وغيره.

جاء في المغني لابن قدامة (١٥٤/١)؛ فأما السولادة إذا عريت عن دم، فلا يجب فيها الغسل، في ظاهر كلام الخرقي. وقال غيره؛ فيها وجهان؛ أحدهما يجب الغسل بها؛ لأنها مظنة للنفاس الموجب، فقامت مقامه في الإيجاب، كالتقاء الختانين؛ ولأنها يستبرأ بها الرحم أشبهت الحيض.

جاء في نهاية المحتاج (٢١٢/١)؛ وكذا ولادة بلا بلل في الأصح لأنها لا تخلو عن بلل وإن كنا لا نشاهده، ولأنه يجب بخروج الماء الذي يخلق منه الولد فبخروج الولد أولى. والثاني لا، لقوله- عليه الصلاة والسلام- «إنما الماء من

#### ثانيًا: من قال بعدم وجوب الغسل:

جاء في تبيين الحقائق (٨٦/١): لو ولدت ولم تردمًا...عند أبي يوسف وهو رواية عن محمد لا غسل عليها لعدم الدم قال في المفيد هو الصحيح لكن يجب عليها الوضوء لخروج النجاسة مع الولد إذ لا يخلو عن رطوبة.

والذي أراه وأعتقد أنه الحق أن الأحوط أن تغتسل خروجًا من الخلاف؛ لأن الولادة مظنة للنفاس الموجب للغسل، ولأن الغالب في الولادة خروج دم ولو قليل مع المولود أو عقبه، والله تعالى أعلم.

#### ثالثًا: الولادة القيصري:

الراجح:

إذا ولدت المرأة بعملية جراحية بما يسمى بالولادة القيصرية ولم تر دمًا فلا تكون نفساء، فتصوم وتصلي كسائر الطاهرات، فإن رأت الدم صارت نفساء وتمكث حتى تطهر. جاء في فتح القدير (١٨٦/١): فإنها لو ولدت من قبل سُرتها بأن كان ببطنها جرح فانشقت

وخرج الولد منها تكون صاحبة جرح سائل لا نفساء وتنقضي به العدة وتصير الأمة أم ولد ده.

رابعًا: يجوز للنفساء الإحرام بالحج والعمرة: بدليل ما جاء في حديث جابر الطويل في مسلم «.... فَوَلَدَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ عُمَيْس مُحَمَّدَ بْنَ أَبِي بَكْر فَأَرْسَلَتْ إِلَى رَسُول الله صلى الله عليه وسلم كَيْفَ أَصْنَعُ قَالَ: اغْتَسلي وَاسْتَثْفري بِثَوْبٍ وَأَحْرِمِي..» صحيح مسلم وَاسْتَثْفري بِثَوْبٍ وَأَحْرِمِي..» صحيح مسلم (١٢١٨).

والاستثفار: هو أن تشد في وسطها شيئًا وتأخذ خرقة عريضة تجعلها محل الدم وتشد طرفيها من قدامها ومن ورائها في ذلك المشدود في وسطها - شرح النووي (٤٣٥/٤).

قال الخطابي في معالم السنن (١٩٩/٢): وفي قوله لأسماء وهي نفساء لم تتعل من نفاسها: اغتسلي واستثفري دليل على أن من سنة المحرم الاغتسال، وإن الحائض إذا أرادت الإحرام اغتسلت له كالطاهر.

#### رابعًا: علامة الطهر من النفاس:

تطهر النفساء كما تطهر الحائض بأحد أمرين:

الأول: القَصَّة البيضاء: وهي سائل أبيض شفاف يخرج من النساء في آخر الحيض، يكون علامة على الطهر.

الثاني: الجفاف التام: وذلك بأن تدخل المرأة قطنة أو خرقة في فرجها، فتخرج بيضاء ليس فيها شيء من الدم لا صفرة ولا كدرة ولا غيرهما.

جاء في حاشية الصياوي على الشرح الصغير (٢١٤/١): علامة الطهر أي انقطاع الحيض أمران: الجفوف: أي خروج الخرقة خالية من أثر الدم وإن كانت مبتلة من رطوبة الفرج، والقصة: وهي ماء أبيض كالمني أو الجير المبلول. والقصّة أبلغ: أي أدل على براءة الرحم من الحيض، فمن اعتادتها أو اعتادتهما وللحديث بمجرد رؤيتها فلا تنتظر الجفوف. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





# المام الكالمرم

إِنَّ الْحِمدَ لله نحمدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونعوذُ بِاللهِ من شُرورِ أنفسِنا، وسيئاتِ أعمالِنا، من يهدِه الله فلا مُضِلَّ له، ومن يُضلِل فلا هادِيَ له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شريكَ له، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحدهُ لا شريكَ له، وأشهدُ أن محمدًا عبدُه ورسولُه.

(يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ) (آل عمران: ١٠٢).

(يَّنَا يُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةِ وَخَلَقَ مِنْهَا ذَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَهُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيًا) (النساء: ۱).

(يَّنَايُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيلًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ) (الأحزاب: ٧٠، ٧١).

أما بعد: فأُوصيكم عبادَ الله ونفسي بتقوي الله حلَّ وعلاَ في السرِّ والنجوَى؛ فهي وصيَّهُ الله للهُ للأولين والآخرين: (وَلَقَدَّ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُواً اللهُ اللهُ كِنَاكُمُ أَنِ اتَّقُوا اللهَ ) (النساء: ١٣١).

ثم اعلَمُوا رحمَكم الله أن الزمانَ سيًار، وقد أدبرَ عامُه واستدار، وما مضى فلن يعُود، وكل لحظة تمرُّ تزُفُّك عبدَ الله إلى يوم موعود، وشاهد ومشهود، وإلى فراق ولحُود. فاغتنمُوا الفَرصة، وحاسبُوا أنفسكم قبل أن تُحاسبُوا، وتزيَّنوا للعرض الأكبر، وإنما يخفُّ الحسابُ يومَ القيامة على من حاسبَ نفسه في الدنيا، (وَمَ نُونُوا لِأَنْسُكُم فِنْ خَيْر غِمُدُوهُ عِنْ اللهُ فَرَ فَنَا الْمُعَلَم أَجُرًا)

### الشيخ د. عبد الله بن عبد الرحمن البعيجان خطيب المسجد النبوي الشريف

(المزمل: ۲۰). أدما المساورة

أيها المسلمون:

قد دخَلتُم في عام جديد، بدايتُه شهرٌ حرام، ونهايتُه شهرٌ حرام، طبتَم في غُرتُه وسائر أيامه، وبُوركَ لكم في أوقاته وأزمانه. وشهرٌ محرَّم من الأشهر الحرم التي قال الله تعالى فيها: (إنَّ عِدَّةُ الشُّهُورِ عِندَاللهِ اثْنَا الله تعالى فيها: (إنَّ عِدَّةُ الشُّهُورِ عِندَاللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُهُ حُرَّةٌ ذَلِكَ البِّينُ الْفَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِينَ الْفَيسَكُمْ ) (التوبة: ٣٦). وقال فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: وقالَ فيها رسولُ الله صلى الله عليه وسلم:



«إنَّ الزَّمانَ قد استدارَ كهيئته يومَ خلقَ الله السَّماواتَ والأرضَ، السَّنَةُ اثنا عشرَ الله السَّماواتَ والأرضَ، السَّنَةُ اثنا عشرَ شهرًا، منها أربَعَةُ حُرُمٌ، ثلاثٌ مُتوالِياتٌ: ذو القعدة، وذو الحجَّة، والمُحرَّمُ، ورجَبُ مُضرَ الَّذي بِينَ جُمادي وشَعبانَ»؛ متفقٌ عليه.

فحريٌ بالمسلم أن يستقبل عامَه الجديدَ بطاعَة الله عز وجلٌ، والانقياد لأوامره، والاستَعداد للقائم، وأن يستَشعَر ويعرفَ للأشهر المُحرَّمة حُرمَتها وفضلَها ومكانتها، وتلك طاعة يُلتمَسُ ثوابُها، ويُحذُرُ من عقابها.

قَالَ الحسنُ البصريُّ رحمه الله: "إن الله افتتَحَ السنة بشهر حرام، واختَتَمَها بشهر حرام، فليس شهَرٌ في

السنئة بعد شهر رمضان أعظم عند الله من المُحرَّم، وكان يُسمَّي، "شهرُ الله الأصمُّ"، من شدَّة تجريمه".

عباد الله:
وقد رغب الشارع في وقد رغب الشارع في صيام شهر المُحرَّم تطوُّعا، فاحرصُوا على أن يكون لكم أكثر نصيب من فضله.

فعن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل الصيام بعد رمضان: شهر الله المُحرَّم، وأفضل الصلاة بعد الفريضة: صلاة الليل» (رواه مسلم).

#### أيها المسلمون:

رجَّحَ كثيرٌ من أهل العلم أن شهرَ مُحرَّم أفضل الأشهر الحُرَم، ولعظم مكانته في نفوس الصحابة، استأنفوا به تقويم السنة الهجرية.

ففي عَهَد أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه، جمَعَ الناس واستشارَهم:

من أين يُبدأ التاريخ؟ فقيل: يُبدأ من مولد النبي صلى الله عليه وسلم، وقيل: من بعثته، وقيل: من وفاته، وترجَّح في رأيه رضي الله تعالى عنه أن يُبدأ من الهجرة؛ لأنَّ الله فرَقَ بها بين الحق والباطل، ولإنها هي التي كان فيها قيامُ كيان مُستقل للمسلمين.

ثم شاور عمر الصحابة رضي الله تعالى عنهم من أي شهر يبدؤون السنة، فقيل، من ربيع الأول؛ لأنه الشهر الذي قدم فيه النبي صلى الله عليه وسلم مهاجرًا إلى المدينة، وقيل: من رمضان، ثم اتّفق عمر وعثمان وعلي رضي الله تعالى عنهم على إلبدء بشهر الله

المُحرَّم، وتَلقَّت الأملة بأسْرها الأملة بأسْرها لأنه شهرُ حرام، ويلي ذي الحجّة شهر حرام، ويلي الشُهرَ اللذي بايعَ فيه النبي صلى الله عليه وسلم الأنصار على الهجرة، فكان أولى الشهور



بالأولوية.

فرضيَ الله تعالى عن عُمر، وعن كافة أصحاب النبي صلي الله عليه وسلم. • نُذُرُ الله عليه من من من المناسقة من من المناسقة المناسقة

ونسألُ الله أَنَّ يمِئنَّ على الْسلَمينَ لِيَ هذا الْسلَم اللهُ أَنَّ يمِئنَّ على الْسلَمينَ لِيَّ هذا العام الجديد بعز وتمكين، ونصر مُبين، وأن يُؤلِّفُ بين قلوبهم، ويجمَعَ كلمتَهم، ويوحُد صفَهم.

عبدِ الله:

لا اللهو خُلقتَ ولا اللهب ولا الهزَل.. ولا النوم ولا اللهوم ولا اللهمام ولا الكسل. فبادر وبادر ودع عنك العلل.. واغتنم الفرصة قبل فوات الأمل، ولا تكن كمن نعاه الحادي: قَطَعْت شُهور العام لهوا وغضة

ولم تَحْتَرِم فيما أَتَيْتَ المُحَرَّمَا فلا رَجْبًا وافَيْتَ فيه بِحَقُه فلا رجَبًا وافَيْتَ فيه بِحَقُه ولا صُمتَ شهرَ الصَوْم صومًا مُتَمَّمَا ولا في ليَالي عشر ذي الحجَّة الذي مضَى كُنْتَ قَوَّامًا وَلا كُنْتَ مُحْرِمَا فَهَل لك أَن تمحُو الذُنوبَ بِعَبرةٍ

وتبكي عليهَا حُسرةُ وتنَدَّمَا وتستقبلَ العامَ الحِدَيدَ بِتَوِبةٍ

لعلك أن تَمحُو بِهَا ما تَقَدَّمَا أَعودُ بِهَا ما تَقَدَّمَا أَعودُ بِالله من الشيطان الرجيم: (يَاآتُهَا اللّهِ عَامَنُوا لا نُلَهِ رُ الْمَوْلُكُمُ وَلا أَوْلَدُكُمُ مَن اللّهِ وَمَن يَفْعَل ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ (أَن وَأَنفِقُوا مِن مَا رَزَفَنكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْفِلُ أَن اللّهِ أَلْمُوتُ فَيقُول

رُبِّ لَوْلاَ أَخْتِنِي إِلَىٰ أَجُلِ قَرِيبِ فَأَصَّدَّفَ وَأَكُن مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤِخِّرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءً أَجُلُهُمَا وَاللَّهُ خَيِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ) (المنافقون: ١١٩).

مُعشرَ المُسلمينِ: بعد أيام معدُودات ســيـحُـلُ عليكم يــومُ عـاشــوراء، وهـو الـيـومُ العاشرُ

من مُحرَّم. يُومُ عظيم، وفضلُه قديم، قد اختصَ بخصائصَ تاريخية ودينيَّة؛ منها: مشروعيَّة صيامه، فقد كان نبيُّ الله موسى عليه الصَلاة والسلام يصومه، وكانت قريشٌ تصومه، فلما قدمَ النبيُّ صلى الله عليه وسلم المدينة وجَدَ اليهودَ يصومونه، فلما كان في العام القابل صامه وأمر بصيامه، ثمَّ فُرضَ شهرُ رمضانَ ذلك والعام، فنُسخَ وجوبُ صوم عاشوراء، وبقي صومه مُستحبًا على الراجح.

فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قدمَ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم المدينة، فوجدَ اليهود يصومونَ يوم عاشوراء،

فسُئلُوا عن ذلك، فقالوا: هذا اليوم الذي أظهر الله فيه موسى وبني إسرائيل على فرعون، فنحن نصومُه تعظيمًا له، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: «نحن أولَى بموسى منهم، فصُومُه» (متفقٌ عليه).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: "ما رأيت النبي صلى الله عليه وسلم يتحرَّى صيام يوم فضّله على غيره، إلا هذا اليوم يوم عاشوراء، وهذا الشهر يعني: شهر رمضان " (رواه البخاري).

وفي "صحيح مسلم" أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «صيامُ يوم عرفةَ أحتسبُ على اللهِ أن يُكفُرُ السنةُ التي قبلَه والسَنةُ التي بعده، وصيامُ التي بعده، وصيامُ

ي . يُـوم عـاشـوراء أحتسبُ على الله أن يُكفُر السنة التي قبلك».

وقد بلغ النبي صلي الله عليه وسلم في آخر عُمُره أن اليهود يتُخذُون عاشوراء عيدًا، في عاشوراء عيدًا، التاسع والعاشر من

شطر الله الحرم

العامِ المُقبِل، فِحالَتْ دونَه المنيَّةَ.

فعنَ عبد الله بن عباس رضي الله عنهما قال: "حين صام رسولُ الله صلى الله عليه وسلم يوم عاشوراء، وأمر بصبامه، قالوا: يا رسول الله إنه يومٌ تُعظمه اليهودُ والنصارى، فقال رسولُ الله صلى الله عليه وسلم: «فإذا كان العامُ المُقبِل إن شاء الله صمنا اليوم التاسع» يعني: والعاشر، قال: فلم يأت العام المُقبِل، حتى تُوفِ رسولُ الله صلى الله عليه وسلم " (رواه مسلم).

فالأفضلُ عباد الله أن يُصام يومٌ قبلَه، خلافًا لليهود، ومن غُلِب فلا يُغلبنَّ على صيام اليوم العاشر.

ومن خصائص هذا اليوم: أنَّه يومٌ نجَّى الله فيه موسى وأهله، وأهلك فرعون وقومه، ولهذا صامَه موسى وبنو إسرائيل شكرًا لله عزَّ وجل، ثم صامه النبي صلى الله عليه وسلم شكرًا لله عزَّ وجل.

فنسبألَ الله أن يُوفَقَنا لصومه، وأن ينصُرَ جنودنا

المرابطين في شغورنا، كما نصر موسى عليه السلام علي فرعون على وقومه في يوم عاشوراء.

معاشسر المسلمين: فهذا اليوم من

الخصائص،

وقد انتَحَلَ الوضَّاعُون في شأنه وأمره مُفتريات كثيرة، لم تصحِّ عن النبي صلى الله عليه وسلم، ولا عن الصحابة الكرام، وعلى عن أنصَّة السلف، فجعلَ بعضُ الناس يغلُو فيه فيبتدعَ عبادات لم تُشرَع، ويتشبَّث بأوهام وضلالَاتٍ لم يُوفَق للخير في مُلابساتها.

فلو كان يدري يوم عاشوراء

ما كان يجري فيه من بلاءِ ما لاحَ فَجرُه ولا استنَارَا

ولا أضاءَت شمسُه نهارًا

فَاتَّضُوا الله عباد الله في أنفسكم وفي دينكم، لا تبتدعُوا ولا تُحرِفُوا شريعة الله؛ فقد ائتُمنتُم وأنتم خيرُ أمة أُخرجَت للناس، وحُـذُرتُم وأنتم أمهٌ وسَطًا، وقد تركنا رسولُ الله صلى الله عليه وسلم على مثل البيضاء، ليلها ونهارها سواء، «ومن أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو ردٌ»، «ومن

عملَ عملً ليس عليه أمرنا فهو ردٌ ». والله لا يُتعبَّدُ إلا بما شرعَ على لسان نبيّه عليه الصلاة والسلام، وفيه كفاية، الزيادة عليه إفراط وغلوٌ وتنطع، والتقصيرُ فيه تفريط وتساهل، وحسبُنا قولُ ربُنا: (اَلْيُومَ اَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ لَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الْعُمْتِي لَكُمْ الْعُمْتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الْعُمْتُ الْعُمْتُ دِينَا )

(المائدة: ٣).

فَال حذيفة رضي الله تعالى عنه: "كل عبادة لم يتعبَّدها أصحاب رسول الله صلى الله تعبيد وسلم فلا تعبيد وها؛ فإن الأول لم يدع الله والله وخذوا الله وخذوا الله وخذوا الله وخذوا الله وخذوا طريق من كان

قبلَكم، فوالله لئن استَقمتُم لقد سبقتُم سَبقًا بعيدًا، وَلئنَ تركتمُوه يمينًا وشمالًا، لقد ضلِلتُم ضلاًلًا بعيدًا".

فنسألُ الله أن يرزُقنا التمسُّك بالسُّنَة، والسيرَ على وفقها، وأن يُجنَبنا البدعَ ويُعيدُنا منها، وأنَ يُجنَبنا طرائقَ الغُلاة والجفاة، وأن يشرحَ صدورَنا للحقَّ، ويجعَلنا أهل وسطية واعتدالِ، إنه ولي ذلك والقادرُ

اللهم أعزَ الإسلام والمسلمين، وأذلَ الشرك والمشركين، وانصر عبادك الموحدين، واجعَل اللهم هذا البلد آمنًا مُطمئنًا وسائرَ بلاد المسلمين.

اللهَم آمنًا فِي أوطانِنا، وأصلِح أَنْمَّتنا وولاةَ أمورنا.

اللهم أصلِح أحوالُ المسلمين، اللهم أصلِح أحوالُ المسلمين في كل مكان.





### الحلقة الأولى

# إعلام السلمين والسلمات بها جاء لي المقارب والحيات

الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمَد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى أله وصحبه ومن تعبد، أما بعد:

فقد استيقظت مصر، واستيقظ المصريون على نبأ هجوم الثعابين، والحيات على قرى منية السعيد، والعطف، مركز المحمودية، محافظة البحيرة، وشبرا بخوم، مركز قويسنا، محافظة المنوفية، وميت إشنا، مركز أجا، محافظة الدقهلية، مخلفة وراءها عدداً من القتلى، والمصابين، وسادت حالة من الهلع، والخوف جنبات هذه القري، والقرى الأخرى مخافة أن يلحقها ما لحق بهذه القري المنكوبة.

وقد سارع المسئولون بمد يد العون للأهالي، ومساعدتهم في القضاء على تلك الزواحف، وتوعيتهم بأساليب مكافحتها، والقضاء عليها، وبيان أسباب هذا الهجوم.

وأمام خطورة هذه الحوادث، وما خلفته من آثار مادية، ونفسية عميقة بأهالي تلك القري، فقد قمت بكتابة هذا البحث الذى يتناول بالتفصيل كل ما يتعلق بالحيات، والعقارب، من الناحية الشرعية، والعملية، والتاريخية.

وقمت بفضل الله تعالى بالبحث عن كلمات الحية، والثعبان، والأفعى في القرآن الكريم، وأحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، وراجعت قرابة ثلاثة آلاف حديث تتعلق بها، لاستخلاص الصحيح منها، وترك السقيم، ثم رتبتها

## اعداد السيد علي إبراهيم

موضوعيا، وعرجت على أقوال الفقهاء في بعض المسائل المتعلقة بها، وبينت أصل العداوة بينها وبين البشر، والأمر بقتلها، والتحذير من ورود مآويها، والحث على الأخذ بالأسباب الشرعية، والمدية للتحصين من لدغاتها.. إلخ ما جاء بتلك الوقفات الواردة بهذا البحث، الذي جمع شتات كل ما يتعلق بالحيات والثعابين في كتاب واحد.

وهدية من هذا البحث توعية الناس بخطورتها، وكيفية التعامل معها، والحرص على تحصين النفس من لدغاتها، لجهل كثير منهم، وغفلة آخرين بأحكامها.

#### الوقفة الأولى: سبب الكتابة في هذا الموضوع

سبق وأن ذكرت أن السبب الأصلي للكتابة في هذا الموضوع هو ظاهرة مهاجمة الثعابين لقريتين مصريتين، مخلفة وراءها العديد من الفتلى والمصابين، وكذا العدد الهائل للدغات الثعابين للبشر على مستوى العالم، والعدد المهول للوفيات والمصابين من جرائها، والذى ورد بتقارير منظمة الصحة العالمية، ومنها ما ورد بموقعها على الشبكة العنكبوتية، بتاريخ ٢٠ فبراير ٢٠١٨ على الشبكة العنكبوتية، بتاريخ ٢٠ فبراير ٢٠١٨ جاء به الآتي: «على الرغم من أنّ العدد الحقيقي جاء به الآتي: «على الرغم من أنّ العدد الحقيقي للدغات الثعابين يظل مجهولاً، فإنّ التقديرات تشير إلى أنّ ٥ ملايين نسمة يتعرضون، كل عام،

لتلك اللدغات ممّا يؤدي إلى وقوع نحو ٢,٥ مليون حالة تسمّم سنوياً. تؤدي لدغات الثعابين كل عام إلى وقوع ما لا يقلّ عن ١٠٠,٠٠٠ حالة وفاة ونحو ثلاثة أضعاف ذلك من حالات بتر الأطراف وغيرها من حالات العجز الدائمة.

يمكن أن تتسبّب لدغات الثعابين السامة في الإصابة بشلل قد يعيق التنفس، واضطرابات نزفية يمكنها أن تؤدي إلى نزف مميت، وفشل كلوي يتعذر تداركه، وضرر في النُسج يمكنه إحداث عجز دائم وقد يسفر عن بتر الأطراف في بعض الأحيان.

المزارعون والأطفال هم أشد الفئات تضرَرا من لدغات الثعابين. وكثيرًا ما يعاني الأطفال من آثار أكثر وخامة، وذلك بسبب انخفاض كتلة أجسامهم مقارنة بالبالغين.. والملاحظ أنَّ معظم تلك الحالات تحدث في إفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية. ويُسجَل في أفريقيا وحدها حدوث نحو مليون من لدغات الثعابين كل عام، علماً بأن نصف تلك اللدغات تقتضي علاج من يتعرضون لها، اهـ.

#### الوقفة الثانية؛ الفرق بين الحية، والأفعى، والثعبان، والحنش، من الناحية اللغوية

كثير منا يسمع عن الحية، والأفعى، والثعبان، والحنش، فيتساءل عن الفرق بينها، وهل هذه الأسماء بمعنى واحد، أم معان متعددة؟ وقد بين مجمع اللغة العربية الفرق بينها، وذلك بموقعه الرسمي على الشبكة العالمية، حيث أجاب على سؤال: «الفتوى (٢٦٤)؛ ما الفرق بين الحيّة والأفعى والثعبان؟ سؤال من: سعد الشريد، ما الفرق بين الحيّة، والأفعى، والثعبان؟

الإجابة: الفرق بين الحيَّة والأَفْعَى والثَّعْبان:
الْحَنْشُ الْعُموفُ: يُطلقُ على الذكر والأُنْتَى،
وتُجْمع الْحَيَّة حَيَوات، وفي الْحَديث لا بأسَ بقَتْل
الْحَيُوات جمع الْحَيَّة، واشتقاقُ الْحَيَّة من الْحَياة وهو في الأصل حَيْوة أَدْغَمَت الياءُ في الواو وجُعلتا ياءُ شديدة. وللعرب أَمثال كثيرة في الْحَيَّة، منها قولُهُم: «هو أَبْصَر من حَيَّة» للحدَّة بَصَرها، وقولُهُم: «هو أَظْلَم من حَيَّة»؛ لأنها تأتي جُحْر وقولُهُم: «هو أَظْلَم من حَيَّة»؛ لأنها تأتي جُحْر الضَّبُ فتأكل حِسْله وتسكنُ جُحْرَه. ويقولون:

«فلان حَيَّةُ الوادي» إذا كان شديد الشَّكيمَة حامياً لحَوْزَتِه، «وهُمْ حَيَّةُ الأُرض»، إذا كانوا حامياً لحوْزَتِه، «وهُمْ حَيَّةُ الأُرض»، إذا كانوا نهايَة في الدَّهاء والخبث والعقل، ويُقالُ للرجل إذا طال عُمره وللمرأة إذا طال عمرها ما هُو إلاَّ حَيَّةٌ، وذلك لطول عُمر الحيّة كأنَّه شُمِّي حَيَّةٌ لطول حياته. وتُعرَفُ الحيّةُ بسعْيها وسرعة تنقُلها.

#### الأفعي:

قال شمر في كتاب «الحيّات «: الأَفْعَى من الحَيّات التي لا تَبْرَحُ أي لا تَسْعى كَما تسْعى الحَيّاتُ؛ إنما هي مُتَرحُية، وتَرحُيها اسْتدارَتُها على نفسها وتَلَوْيها، وهي لا تبرحُ مَكانَهَا، وإذا زحَفَت رُحَفَت مُتَثَنِّيةُ بثنيين أو ثلاثة، وهي نوعٌ من أنواع الحيّات، رَقْشاءُ دقيقةُ العُنق عريضة الرأْس، وربما كانت ذات قرْنَين، كما قال ابنُ سيدُه، وتكون وصفاً واسْماً والاسم أكثر والجمع أفاع. والأَفْعُوانُ بالضّمَ ذَكَر الأَفاعي، وجَمع الأَفْعُوان كجمع الأَفْاعي، وأرض مَفْعاة كثيرة الأَفاعي.

#### الثُّعْبان:

الثعبانُ الحَيَّةُ الذكر، قالَه الضحاك في تفسير قوله تعالى: «فإذا هي تُغبانٌ مبينٌ» وقال قطرب: الثُعبانُ الحَيَّةُ الذكرُ الأَصْفَرِ الأَشْعَرُ، وهو من أعظم الحَيَّات، وقال شمر: الثُعبانُ من الحَيَات ضَخْمٌ عظيم أحمر يَصيدُ الفأْر، ويُسْتعار في بعض الأماكن للفأر؛ فهو لذلك أنفعُ في البَيْت من السَّنانير أي القطط. ومن مُشتقات الثعبان من الشَّنانير أي القطط. ومن مُشتقات الثعبان الأهبانُ، وهو الوَجْهُ الفَخْم في حُسْن بيَاض.

فالحيّة تَطلقُ على عموم هذه الزّواحف الطّويلَة، ويختصّ منها بهذا الاسم ما سَعى منها، الطّويلَة، ويختصّ منها بهذا الاسم ما سَعى منها، وكانَ منها ذا دهاء وخُبث وقتْك، والأفعى لا تبرحُ مكانها وإذا مشت مَشتْ متثنية بثنيين أو تَلاثة. أمّا الثُّعْبانُ فهو أضخمُها وقد يُستعانُ به لصَيْد الفار، وإن كانَ ذلكَ غيرَ مأمون».

اللجنة المعنية بالفتوى:أ.د. عبدالرحمن بودرع (نائب رئيس المجمع)أ. د. عبد العزيز بن علي الحربي (رئيس المجمع)أ. د. محمد جمال صقر (عضو المجمع)»ا.ه.

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



# الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فإن الدعاء عبادة جليلة القدر عظيمة الشأن، وهو من أعظم الطاعات، وأنفع القربات التي يتقرب بها العبد إلى مولاه، والحديث عن الدعاء في هذا المقال سيكون بإذن الله تعالى من

#### جهتين

أولاً: من جهة أهميته: فللدعاء أهمية كبرى، وثمرات جليلة، وفضائل عظيمة، وأسرار بديعة منها:

ان الدعاء طاعة لله وامتثال لأمره عز وجل: قال تعالى: « وَقَالَ رَبُّكُمُ المُعُونِ آسْتَجِبٌ لَكُونُ السَّتَجِبُ لَكُونُ السَّتَجِبُ (غافر: ٦٠)، وقال: « وَأَدْعُوهُ كُلِّصِينَ لَهُ الدِّينُ » (الأعراف: ٢٩)، فالداعي مطيع لله، مستجيب لأمره.

٢- الدعاء هو العبادة: قال تعالى: « وَقَالَ وَرُبُّكُمُ انْعُونِ آسْتَحِبُ الْمُ إِنَّ الَّذِيبَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنُ وَبِهُ النَّبِيبَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنُ عَبَادَقِ سَيَدُخُلُونَ جَهُنَّمَ دَاخِرِيبَ » (غافر: ٦٠)، قال الإمام الشوكاني- رحمه الله-: «والآية الكريمة دلت على أن الدعاء من العبادة، فإنه سبحانه وتعالى أمر عباده أن يدعوه، ثم قال: «إِنَّ ٱلَّذِيبَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ »، فأفاد ذلك أن الدعاء عبادة، وأن ترك دعاء الرب سبحانه استكبار، ولا أقبح من هذا الاستكبار، ولا أقبح من هذا الاستكبار، وكيف وموجده من العبد عن دعاء من هو خالقه، ورازقه، وموجده من العبد عن دعاء من هو خالقه ورازقه، ومحييه، ومميته، ومثيبه، ومعاقبه الإلى الشك ومحييه، ومميته، ومثيبه، ومعاقبه الإستكبار طرف من الجنون وشعبة من أن هذا الاستكبار طرف من الجنون وشعبة من

وكما جاء في الحديث عن النعمان بن بشير رضي الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «الدعاء هو العبادة» (صحيح الجامع ٣٤٠٧).

٣- الدعاء أكرم شيء على الله: فعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ليس شيء أكرم على الله عز



وجل من الدعاء» (صحيح الأدب المفرد ٥٤٩).

فالدعاء لمّا كان هو العبادة، كان أكرم على الله من هذه الحيثية، لأن العبادة هي الغاية التي خلق الله سبحانه الخلق من أجلها، كما قال تعالى: « وَمَا خَلَقَتُ لَلْنِي وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ » (الذاريات: ٥٦)» (تحفة الذاكرين ٣٠).

3- الدعاء سبب لصرف غضب الله ودفعه عن العبد: فمن لم يسأل الله يغضب عليه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من لم يسأل الله يغضب عليه» (صحيح الأدب المضرد ٥١٢)؛ ففي هذا الحديث دليل على أن الدعاء من العبد لربه من أهم الواجبات، وأعظم المفروضات، لأن تجنب ما يغضب الله منه لا خلاف في وجوبه (تحفة الذاكرين ٣١).

ولقد أحسن من قال:

لا تسألنَ بُنَيَ آدمَ حاجةً

وسل الذي أبوابُهُ لا تحجبُ اللّٰهُ بغضُ إن تركت سؤالَه

وبُنيُ آدمَ حين يُسألُ يغضبُ

 ٥- الدعاء دليل على صدق التوكل على الله:
 فَسـرُ التوكل على الله وحقيقتُهُ هو اعتماد القلب على الرب وحده سبحانه وتعالى.

وأعظم ما يتجلى التوكل حال الدعاء، ذلك أن الداعي حال دعائه مستعين بالله، مفوض أمره أن الداعي حال دعائه مستعين بالله، مفوض أمره إليه وحده دون سواه، شم إن التوكل لا يتحقق إلا بالقيام بالأسباب المأمور بها، فمن عطلها لم يصح توكله، والدعاء من أعظم هذه الأسباب إن لم يكن أعظمها.

آ- الدعاء وسيلة لسمو النفس وعلو الهمة: فبالدعاء تكبر النفس وتشرف، وتعلو الهمة وتتسامى، ذلك أن الداعي يأوي إلى ركن شديد، ينزل به حاجاته، ويستعين به في كافة أموره، وبهذا يقطع الطمع ممافي أيدي الخلق، فيتخلص من أسرهم، ويتحرر من رقهم، ويسلم من منتهم.

وبالدعاء يسلم من ذلك كله، فيظل مُهاب الجناب، موفور الكرامة، وهذا رأس الفلاح، وأسُ النجاح.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكلما قوي طمع العبد في فضل الله ورحمته لقضاء حاجته ودفع ضرورته، قويت عبوديته له، وحريته مما سواه، فكما أن طمعه في المخلوق يوجب عبوديته له، فيأسه منه يوجب غنى قلبه عنه» (العبودية ٥٩).

٧- الدعاء سالامة من العجز، ودليل على الكياسة: فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «أعجز الناس من عجز عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسالام» (صحيح الجامع ١٠٤٤)، فأضعف الناس رأيًا، وأدناهم همة، من عجز عن الدعاء، ذلك أن الدعاء لا يضره أبدًا، بل له فيه من المنافع ما لا يحصى.

٨- ثمرة الدعاء مضمونة بإذن الله: فإذا أتى الداعي بشرائط الإجابة فإنه سيحصل على الخير، وسينال نصيبًا وافرًا من ثمرات الدعاء ولابد.

فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: «ما من أحد يدعو بدعاء إلا آتاه الله ما سأل، أو كف عنه من سوء مثله، ما لم يدع بإشم أو قطيعة رحم» (صحيح الجامع ٥٦٧٨).

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «ما من مسلم يدعو، ليس بإثم ولا بقطيعة رحم إلا أعطاه الله إحدى ثلاث: إما أن يعجل له دعوته، وإما أن يدخرها له في الآخرة، وإما أن يدفع عنه من السوء مثلها »، قال: إذا نكثر، قال: «الله أكثر» (صحيح الأدب المفرد ٧٤٧).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «ما من مسلم ينصب وجهه إلى الله، يسأله مسألة إلا أعطاه إياها، إما عجلها له في الدنيا، وإما ذخرها له في الآخرة ما لم يعجل، قالوا: يا رسول الله، وما عَجَلتُه؟ قال: «يقول: دعوتُ دعوت، ولا أراه يستجاب لي» (صحيح الأدب المضرد ٥٤٨).

ففي ما مضى من الأحاديث دليل على أن دعاء المسلم لا يهمل، بل يعطى ما سأله، إما معجلاً، وإما



مؤجلاً، تفضلاً من الله جل وعلا (تحفة الذاكرين

قال ابن حجر: «كل داع يستجاب له، لكن تتنوع الإجابة، فتارة تقع بعين ما دعا به، وتارة بعوضه» (فتح الباري ۸۵/۱۱).

٩- الدعاء سبب لدفع البلاء قبل نزوله: قال عليه الصلاة والسلام: «ولا يرد القدر إلا الدعاء» (السلسلة الصحيحة ١٥٤).

قال الشوكاني عن هذا الحديث: «فيه دليل على أنه سبحانه يدفع بالدعاء ما قد قضاه على العبد، وقد وردت بهذا أحاديث كثيرة» (تحفة الذاكرين ٢٩).

وقال: «والحاصل أن الدعاء من قدر الله عز وجل، فقد يقضى على عبده قضاءً مقيدًا بأن لا يدعوه، فإذا دعاه اندفع عنه» (تحفة الذاكرين AY).

١٠- الدعاء سبب لرفع البلاء بعد نزوله: قال صلى الله عليه وسلم: «من فتح له منكم باب الدعاء فتحت له أبواب الرحمة، وما سئل الله شيئًا يعطى أحبّ إليه من أن يسأل العافية، إن الدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل، فعليكم عباد الله بالدعاء» (تحفة الذاكرين ٣٠).

«ولهذا يجدر بالعبد إذا وجد من نفسه النشاط إلى الدعاء والإقبال عليه أن يستكثر منه، فإنه مجاب، وتقضى حاجته بفضل الله، ورحمته، فإن فتح أبواب الرحمة دليل على إجابة الدعاء» (تحفة الذاكرين ٢٨).

١١- الدعاء يفتح للعبد باب المناجاة وبركتها: فقد يقوم العبد لمناجاة ربه، وإنزال حاجاته ببابه فيُفتح على قلبه حال السوال والدعاء من محبة الله، ومعرفته، والذل والخضوع له، والتملق بين يديه ما ينسيه حاجته، ويكون ما فتح له من ذلك أحبّ إليه من حاجته، بحيث يحب أن تدوم له تلك الحال، وتكون آثر عنده من حاجته، ويكون فرحه بها أعظمَ من فرحه بحاجته لو عجلت له وفاته تلك الحال (مدارج السالكين٢ /٢٢٩).

قـال بعض الغُبّـاد: «إنـه لتكـون لي حاجـة

إلى الله، فأسأله إياها، فيفتح لي من مناجاته، ومعرفته، والتذلل له، والتملق بين يديه ما أحبُ معه أن يُؤخِّر عني قضاءها، وتدوم لي تلك الحال» (مدارج السالكين ٢٢٩/٢).

١٢- حصول المودة بين المسلمين : فإذا دعا المسلم لأخيه المسلم بظهرالغيب استجيبت دعوته، ودل ذلك على موافقة باطنه لظاهره، وهذا دليل التقوى والصدق والترابط بين المسلمين، فهذا مما يقوي أواصر المحبة، ويثبت دعائمها، قال تعالى: «إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًا » (مريم: ٩٦)،

والدعاء بالاشك من العمل الصالح الذي تحصل به هذه المودة بين المسلمين.

١٣- الدعاء من صفات عساد الله المتقين: قال جِلَ شأنه عن أنبيائه عليهم السلام: «إِنَّهُمْ كَاثُواْ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ۗ وُكَانُواْ لُّنَّا خَلْشِعِينَ » (الأنبياء: ٩٠)، وقال عن عباده الصالحين: «وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ نَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَكَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمُـٰنِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبُّنَّا إِنَّكَ رَءُوثُ رَّحِيمٌ » (الحشر: ١٠)، إلى غير ذلك من الآيات في هذا المعنى.

١٤- الدعاء سبب للثبات والنصر على الأعداء: قال تعالى عن طالوت وجنوده لما برزوا لجالوت وجنوده: «قَالُواْ رَبِّنَكَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَرُبًا وَثُكِبِّتْ أَقَدُامَنَ وَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَوْرِينَ » (البقرة: ٢٥٠)، فماذا كانت النتيجة؟ « فَهَـزَمُوهُم بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَقَتَلَ دَاوُر دُ جَالُوتَ » (البقرة: ٢٥١).

١٥- الدعاء مَضْزَعُ المظلومين، وملجأ المستضعفين: فالمظلوم أو المستضعف إذا انقطعت به الأسباب، وأغلقت في وجهه الأبواب، ولم يجد من يرفع عنه مظلمته، ويعينه على من تسلط عليه وظلمه، ثم رفع يديه إلى السماء، وبث إلى الجبار العظيم شكواه نصره الله وأعزه، وانتقم له ممن ظلمه ولو بعد حين.

ولهذا دعا نوح عليه السلام على قومه عندما استضعفوه، وكذّبوه، وردُوا دعوته.

وكذلك موسى عليه السلام دعا على فرعون عندما طغى، وتجبر، وتسلط، ورفض الهدى ودين



وكذلك الحال بالنسبة لكل من ظُلِم، واستُضعف، فإنه إن لجأ إلى ربه، وفنع إليه بالدعاء أجابه بمنه وكرمه، وانتصر له وإنكان فاجرًا.

17-الدعاء دليل على الإيمان بالله، والاعتراف لله بربوبيته، وألوهيته، وأسمائه وصفاته: فدعاء الإنسان لربه متضمن إيمانه بوجوده، وأنه غني، سميع، بصير، كريم، رحيم، قادر، مستحق للعبادة وحده دون سواه

#### ثانيًا: أنواع الدعاء

كل دعاء ورد في الكتاب والسنة فإنه يتناول نوعين اثنين ويندرج تحتهما، وهذان النوعان هما:

١- دعاء المسألة. ٢- دعاء العبادة.

قال الشيخ عبد الرحمن بن السعدي في كتابه القواعد الحسان لتفسير القرآن (ص١٥٤-١٠٥)؛ «كل ما ورد في القرآن من الأمر بالدعاء، والنهي عن دعاء غير الله، والثناء على الداعين - يتناول دعاء المسألة، ودعاء العبادة. وهذه قاعدة نافعة؛ فإن أكثر الناس إنما يتبادر لهم من لفظ الدعاء والدعوة دعاء المسألة فقط، ولا يظنون دخول جميع العبادات في الدعاء.

وهـذا خطـأ جرهـم إلى ما هو شـر منـه؛ فإن الآيات صريحة في شـموله لدعاء المسألة، ودعاء العبادة» اهـ.

تعريف دعاء السألة؛ هو أن يطلب الداعي ما ينفعه، وما يكشف ضره.

أو هـو ما تضـمن مسـألة، أو طلبـاً، كأن يقول الداعي: أعطني، أكرمني، وهكـذا... وهذا النوع على ثلاثة أضرب:

٢- سؤال غير الله فيما لا يقدر عليه المسؤول:
 كأن يطلب من ميت أو غائب أن يطعمه، أو ينصره،
 أو يغيثه، أو يشفي مرضه، فهذا شرك أكبر.

٣- سـؤال غير الله فيما يقدر عليه المسـؤول:

كأن يطلب من حي قادر حاضر أن يطعمه، أو يعينه فهذا جائز.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - «وقد مضت السنة أن الحي يطلب منه الدعاء كما يطلب منه سائر ما يقدر عليه. وأما المخلوق الغائب والميت فلا يطلب منه شيء». (انظر كتاب قاعدة جليلة في التوسل لابن تيمية ص١٦٥).

وقال ابن سعدي في (القواعد الحسان ص١٥٥): «ومن هذا قوله سبحانه في قصة موسى عليه السلام: (فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه) القصص: ١٥ » اهـ.

تعريف دعاء العبادة: أما دعاء العبادة فهو شامل لجميع القربات الظاهرة والباطنة؛ لأن المتعبد لله سائل بلسان مقاله ولسان حاله ربّه قبول تلك العبادة، والإثابة عليها؛ فهي العبادة بمعناها الشامل، ومن أعظم ما يدخل فيها ذكر الله، وحمده، والثناء عليه-عزوجل- بما هو أهله.

ولهذا «لوسألت أي عابد مؤمن: ما قَصدُك بصلاتك، وصيامك، وحجك، وأدائك لحقوق الله وحق الخلق؟

- لكان قلب المؤمن ناطقاً قبل أن يجيبك لسانه: بأن قصدي من ذلك رضى ربي، ونيل ثوابه، والسلامة من عقابه؛ ولهذا كانت النية شرطاً لصحة الأعمال وقبولها وإثمارها الثمرة الطيبة في الدنيا والآخرة». (انظر القواعد الحسان ص١٥٥).

ولهذا فصرف دعاء العبادة لغير الله يعد شركاً أكبر؛ لأن من يدعو غير الله إنما يتقرب إليه حتى يجيب دعاءه، ويثيبه على فعله.

«وهكذا دعاء المسألة إلا فيما يوجه للمخلوق الحي، الحاضر، القادر؛ فليس من العبادة؛ يدلك على ذلك موسى عليه السلام في سورة القصص، وهي قوله - سبحانه -: (فَأَسْتَغَنَّهُ ٱلّذِي مِن شِيعَلِمِ عَلَى أَلَّذِي مِن شِيعَلِمِ عَلَى أَلَّذِي مِن شِيعَلِمِ عَلَى أَلَّذِي مِن شِيعَلِمِ عَلَى الله عَدُوِّم ) (القصص: ١٥).

والأدلة على ذلك كشيرة. وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



#### من نور كتاب الله الأشهر الحرم

قال تعالى: «إِنَّ عِـدَّةَ ٱلشُّهُور عِندَ أُللَّهِ أَثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ أُللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُرُمُّ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُواْ فَهِنَّ أَنْفُسَكُمُ » (التوبة: ٣٦).

#### فضل صيام عاشوراء

فضل شهر العدم

الله عنأبي هديدة أن النبي صلى الله

عليه وسلم قال: «أفضل الصلاة

بعد المكتوبة الصلاة في جوف

الليل، وأفضل الحصايام بعل شهر

ومضان شعداطلا المعدة المنافقة

عن أبي قتادة الأنصاري رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن صوم عاشوراء؟ فقال: «يُكَفِّرالسنة الماضية» 🗽

(صحیح مسلم)

#### من دلائل النبوة • أخباره صلى الله عليه وسلم عن انتهاء مُلك قيصر وكسرى

قَالَ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: « إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصرُ فِلإٍ قِيصِرَ بعدٍهُ. وذكر وقال: لِتُنْفَقَنُّ كنوزُهما في سبيلِ اللَّهِ» (أخرجه البخاري ٣١٢١ وأللفظ له، ومسلم

#### من فضائل الصحابة

عن ابن أبي نجيح رضي الله عنه قال: «لما أتي عمر بتاج كسرى وسواريه جعل يُقلبِه بعود في يده ويقول: والله إنَّ الذي أدَّى إلينا هذا لَامين. فقال رجل: يا أمير المؤمنين أنتَ أمينُ الله يؤدُّون إليك ما أدَّيتَ إلى الله فإذا رَتَعْتَ رَتَعُوا. قالَ: صَدُقتُ» (رواه البيهقي في السنن الكبرى: ١٣٠٣٣)، وفي رواية: فقال له على ا بِن أبِي طالب: «يا أمير المؤمنين! عَفَفْتُ فَعَفُوا، ولو رَتَعْتُ لُرَتَّعُوا».





### من معاني الأحاديث

في صفة قراءة النبي صلى الله عليه وسلم «كان يرتل آيةً آبية». ترتيل القراءة: التأني فيها والتمهل، وتبيين الحروف والحركات، تشبيها بالثغر المرتل. (النهاية لابن الأثير).

#### حكم ومواعظ

عن الحسن بن عبد العزيز الجردي قال: «عاتب رجل أخًا له فقال: هل دللتني قط على مريض؟ هل د للتني قط على جنازة؟ هل دللتني على خيرې» (شعب الإيمان).

#### أحاديث باطلة لها آثار سيئة

(إن العار ليلزم المرء يوم القيامة حتى يقول: يا رب لإرسالك بي إلى النار أيسر علي مما ألقى- وإنه ليعلم ما فيها-؛ من شدة العذاب) أخرجه الحاكم (٥٧٧/٤)، وأبو يعلى في «مسنده» (٤٩١) وقال الحافظ: حديث منكر. (السلسلة الضعيفة للألباني).





العلقة (١٠٥) أثر السياق ي فهم النص حجاب المرأة السلمة (١٥) اعداد ( د . متولي البراجيلي

دراسات شرعیات

شرعي متراخ (متأخر عنه).

ثانيًا: كيف يعرف النسخ: يعرف النسخ بأمور: ١- دلالة اللفظ عليه صراحة:

ا- مثال ذلك من القرآن: قوله تعالى: « ٱلْكُنَ خُفُّفُ اللهُ عَنكُمُ » (الأنفال: ٦٦)، وذلك في نسخ مصابرة الواحد بمائة في القتال.

ب- ومن السنة كما بحديث النبي صلى الله عليه وسلم: «نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها، ونهيتكم عن لحوم الأضاحي فوق ثلاث فأمسكوا ما بدا لكم، ونهيتكم عن النبيذ إلا في سقاء فاشربوا في الأسقية كلها، ولا تشربوا مسكرًا» (صحيح مسلم) ج. وفي أقوال الصحابة: كتصريح الصحابي بالنسخ: كقول أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها: «كان فيما أنزل من القرآن عشر رضعات معلومات يحرمن، ثم نسخن بخمس معلومات، فتُوفِظ ٢٩٢). رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما ثالثًا:

يُقرأ من القرآن<sub>»</sub> (صحيح مسلم).

(فائدة: قول أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها: «توقي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهن فيما يقرأ من القرآن» ليس معناه على ظاهره – كما يظن - وإنما معناه قرب عهد النسخ من وفاة الرسول صلى الله عليه وسلم حتى صار بعض الصحابة الذين لم يبلغهم النسخ يقرأه على أنه لم يُنسخ، فلما بلغهم النسخ بعد ذلك رجعوا عن قراءته، وأجمعوا على أن هذا لا يتلى. وهذا قسم من أقسام النسخ: وهو نسخ التلاوة وبقاء الحكم، ونظير ذلك نسخ آية رجم الزاني المحصن وبقاء الحكم (انظر معالم السنن للخطابي ١٨٨/٣).

٢- قرينة في سياق النص: كقوله صلى الله عليه وسلم: «خذوا عني؛ قد جعل الله لهن سبيلاً.. الحديث (صحيح مسلم): فهذا يشير إلى المنسوخ وهو قوله تعالى: (وَالَّيَ يَأْتِينَ ) (النساء: ١٥).

"- بمعرفة تاريخ الناسخ والمنسوخ: أي المتقدم والمتأخر، وهذا من الصعوبة بمكان إن لم يوجد صريحًا في المنص؛ لأن الصحابة يروي بعضهم عن بعض، فيروي المتأخر إسلامه عن المتقدم إسلامه، دون أن يصرح بمن تحمل عنه الحديث وهذا لا يقدح في صحة الحديث؛ لأن الصحابة كلهم عدول، كما هو مقرَّر عند أهل العلم، ومما يندرج تحت هذا: أن الأحكام الواقعة في حجة الوداع أو بعدها مما يعارض أحكامًا غير معلومة التاريخ، فما ورد في تلك الحجة أو بعدها ناسخ لتلك الأحكام؛ لأن في تلك الحجة أو بعدها ناسخ لتلك الأحكام؛ لأن في تلك

إلاجماع على أن هذا الحكم منسوخ:
 كنسخ وجوب صوم يوم عاشوراء بصوم شهر
 رمضان. (انظر الفصول في الأصول ٢٨٢/٢ -

ثالثًا: القاعدة أن الأصل عدم النسخ: وعلى من يقول بالنسخ أن يأتي بالدليل على دعواه.

رابعًا: هل ما ورد عن عائشة وأسماء رضي الله عنهما أنهن كن يخمرن وجوههن وهن محرمات، ناسخ لحديث عائشة رضي الله عنها – على تقدير صحته – كما ذكر ذلك بعض أهل العلم. قلت: هذا من القسم الذي يُعرف ناسخه من منسوخه بالتاريخ، بالمتقدم والمتأخر، فنحن نحتاج إلى: أولاً: معرفة تاريخ حديث عائشة رضي الله عنها الذي فيه: «يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم يصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا وأشار إلى وجهه وكفيه»

ثانيًا: معرفة تاريخ آثار عائشة وأسماء رضي الله عنهما.

قلت: إن أثر عائشة رضي الله عنها: «كان الرُكْبان يمرون بنا ونحن مع رسول الله صلى الله عليه وسلم مُحْرِمات؛ فإذا حاذوا بنا أسدلت إحدانا جلبابها من رأسها على وجهها، فإذا جاوزونا كشفناه» (أخرجه أبو داود وغيره)، وهو ضعيف لكنَّ له شاهدًا من حديث فاطمة بنت المنذر أنها قالت: كنا نُحُمِّر وجوهنا ونحن مُحْرِمَات مع أسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها (موطأ مالك / إسناده صحيح).

وأثر عائشة رضي الله عنها – مع تقدير تحسينه بشواهده- يتعلق بأمهات المؤمنين، والنقاب واجب في حقهن بإجماع، وإنما البحث في غيرهن من النساء. وقد صح عنها أنها قالت: «المحرمة تلبس من الثياب ما شاءت الا ثوبًا مسّه ورس أو زعفران، ولا تتبرقع ولا تلثم، وتسدل الثوب على وجهها إن شاءت « (أخرجه البيهقي في سننه، وإسناده صحيح وسبق الكلام عنه في المقالات السابقة).

فكلام عائشة لغيرها من أمهات المؤمنين أن

إسدال الثوب على الوجه ليس على سبيل الإلزام، وإلا لما قالت: «إن شاءت» فيدل على الجواز أو الاستحباب، لكن لا يرقى إلى الوجوب.

وأثر فاطمة بنت المنذر عن تغطية وجهها مع أسماء رضي الله عنها قرينة لمن قال بالنسخ، وذلك لأنه متأخر فهو بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، ففاطمة بنت المنذر تابعية ثقة حفيدة أسماء رضي الله عنها، فهو من ناحية متأخر - يقينًا - عن حديث عائشة رضى الله عنها الذي فيه جواز كشف الوجه والكفين، ومن ناحية أخرى فهو لا يختص بأمهات المؤمنين فقط، كأثر عائشة رضي الله عنها - مع تقدير ثبوته - كنا إذا حاذانا الركبان... الحديث.

لكن، يُثار تساؤل هل هذا الأثر كاف للقول بالنسخ أم هو قرينة يُستأنس بها فقط؟ أرى -والله أعلم- أنه غير كاف لإثبات النسخ عند من ذهب للقول به، ويعارضه آثار أخرى - سنراها بإذن الله - في حجة النبي صلى الله عليه وسلم وغيرها، فأقول وهذا الأثر يستدل به القائلون بعدم وجوب تغطية وجه المرأة، وإن فعل أسماء وفاطمة يستدل به على جواز تغطية وجه المرأة المحرمة أو استحباب ذلك، وهم لم ينازعوا في ذلك.

يقول الخطابي: «فأما سدل الثوب على وجهها من رأسها فقد رخص فيه غير واحد من الفقهاء، ومنعوها أن تلف الثوب أو الخمار على وجهها أو تشد النقاب أو تتلثم أو تتبرقع، وممن قال بأن للمرأة أن تسدل الثوب على وجهها من فوق رأسها عطاء ومالك وسفيان الثوري وأحمد بن حنبل وإسحاق وهو قول محمد بن الحسن وقد علق الشافعي القول فيه (معالم السنن ١٧٩/٢)، وفي كلام الخطابي أنه قال: «رخُّص فيه غير واحد من الفقهاء»، ولم يقل أوجبه.

ويقول ابن قدامة: والمرأة إحرامها في وجهها،

فإن احتاجت سدلت على وجهها، وجملة ذلك: أن المرأة يحرم عليها تغطية وجهها في إحرامها كما يحرم على الرجل تغطية رأسه، لا نعلم في هذا خلافًا إلا ما روي عن أسماء أنها كانت تغطى وجهها وهي محرمة، ويحتمل أنها كانت تغطيه بالسَّدْل عند الحاجة، فلا يكون اختلافا.

ثم قال: ويجتمع في حق المُحْرِمَة وجوب تغطية الرأس وتحريم تغطية الوجه، ولا يمكن تغطية جميع الرأس إلا بجزء من الوجه، ولا كشف جميع الوجه إلا بكشف جزء من الرأس، فعند ذلك ستر الرأس كله أولى، لأنه آكد؛ إذ هو عورة لا يختص تحريمه بحالة الإحرام، وكشف الوجه بخلافه، وقد أبحنا ستر جملته (أي ستر الوجه) للحاجة العارضة، فستر جزء منه لستر العورة (الرأس) أولى (انظر المغنى لابن قدامة (٣٠١/٣).

يقول عبيد الله الرحماني المباركفوري عن حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها.... (فإذا حاذوا بنا سدلت إحدانا جلبابها من رأسها..) وفي الحديث الرخصة للمرأة في ستر وجهها للحاجة كما فعلت عائشة ومن معها من النسوة وهن محرمات عند مرور الرجال عليهن (انظر مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح ٩/ ٣٧٨).

وفي الموسوعة الفقهية: «اتفق العلماء على أنه يحرم على المرأة في الإحرام سَتْروجهها، لا خلاف بينهم في ذلك، والدليل عليه من النقل ما سبق في الحديث: «ولا تنتقب المرأة المحرمة ولا تلبس القفازين...»، وإذا أرادت أن تحتجب بستر وجهها عن الرجال جاز لها ذلك اتفاقا بين العلماء، إلا إذا خشيت الفتنة أو ظنت فإنه يكون واجبًا. (انظر الموسوعة الكويتية .( 10V/Y

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



### غزوة بني قريظة (٣)

الحمد لله وحده، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ولا إله إلا الله ولا نعبد إلا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون، ونصلي على أشرف خلقه وإمام رسله وخاتم أنبيائه؛ سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وبعدُ:

أخي القارئ الكريم، وصل بنا الحديث عن غزوة بني قريظة في اللقاء السابق إلى بيان كيف استحق بنو قريظة ما أصابهم وهو بما كسبت أيديهم، وذكرنا الأدلة على ذلك من خلال كتاب الله سبحانه وتعالى، وهذا الذي انطلق منه الصحابي الجليل سعد بن معاذ رضي الله عنه وفيما ذكرناه كفاية لكل من كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

أما من كان في قلبه مرض فهو لا يرعوي وان جئتهم بكل آية؛ لأن المرض الذي في قلوبهم يحجبهم عن الفهم عن الله، وعن رسوله.

ونحن اليوم نقدم للقراء الكرام مزيدًا من الإيضاح يشمل أسباب الحكم الذي حكم به سعد بن معاذ رضي الله عنه، وبعض الفوائد الإيمانية والدروس المستفادة، وبالله التوفيق.

#### أولا: حيثيات حكم سعد:

سعد بن معاذ رضي الله عنه كان سيد الأوس، وكان بنو قريظة حلفاء الأوس، كما كان بنو قينقاع وبنو النضير حلفاء الخزرج، وكان الأوس يطمعون



في حكم سعد بالتخفيف عن حلفائهم، كما حدث من قبل مع حلفاء الخزرج من بني النضير وبني قينقاع، كما أن اليهود من بني قريظة وقد نزلوا على حكم رسول الله ورضوا به فرحوا عندما أعلن النبي صلى الله عليه وسلم عن تحكيم سعد فيهم طمعًا في تخفيف الحكم عليهم، فماذا حدث؟

ا- ثبت في صحيح البخاري: أن اليهود نزلوا على حكم رسول الله دونما قيد أوشرط، فرد الحكم فيهم إلى حليفهم سيد الأوس سعد بن معاذ. (انظر صحيح البخاري ٢٤٤/٥).

والحديث روته أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، وفيه أن الرسول صلى الله عليه وسلم قال لسعد: هؤلاء- يعني اليهود- نزلوا على حكمك، ولما نطق بالحكم قال له النبي صلى الله عليه وسلم: «حكمت فيهم بحكم الله».

٢- لقد كان سعد رضي الله عنه ضمن الوفد الذي ذَهَبَ لتقصِّي الحقائق عندما جاءه الخبر وهو في قلب الحصار الذي فرضته الأحزاب على المدينة، فقد جاء هذا الوفد الذي فيه سعد إلى بني قريظة يطلب منهم الوفاء بالعهد والقيام بالتزاماتهم العسكرية للدفاء عن



المدينة بجانب المسلمين، كما تنص على ذلك المعاهدة المعقودة بين المسلمين واليهود، وقد سمع سعد كما سمع الوفد جواب اليهود من بني قريظة، كيف تجرأ هؤلاء القوم على سبِّ الرسول صلى الله عليه وسلم علنًا أمام الحاضرين، فقال لهم سعد رضي الله عنه وهو حليفهم والناصح لهم والمحذّر: «إنكم علمتم الذي بيننا وبينكم من العهد وأنا أخاف عليكم مثل يوم النضير أو أمر منه، فقابلوا نصحه وتحذيره بفحش القول وسوء الأدب، كما ذكر صاحب البداية والنهاية، فقالوا له: «أكلت أير أبيك». والأيْـر: هو الفُرْج. بهذا الرد الفاحش كان رد بني قريظة، فقال لهم كما ذكر ابن هشام: «وكان حليمًا هادئ الطبع عفيفًا»، غير هذا من القول كان أجمل بكم- يا بني قريظة- ثم نالوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقالوا: من هو رسول الله؟ لا عهد بيننا وبين محمد ». فهكذا رأى سعد وسمع جرأة بني قريظة على

فهكذا راى سعد وسمع جراة بني فريظة على نقض العهود، وظنوا أن الأمر قد حان لهم قطافه مع الأحزاب المجتمعة حول المدينة.

- وعندها تذكر سعد واستقر في خلده مدى

"- وعندها تذكر سعد واستقر في خلده مدى خطورة الموقف ومبلغ ما يحمله اليهود في نفوسهم من طغيان وكفر وحقد على الإسلام والمسلمين، ولم يفارق هذا المشهد ذاكرة سعد، وكيف أن الإسلام وكل المنتسبين إليه، والمدينة وما في المدينة من أعراض وحرمات وثمار وحرث ونسل كان قاب قوسين أو أدنى من التخريب والتدمير بسبب عناد هؤلاء اليهود، وأنه لولا رحمة الله بالمسلمين يوم الأحزاب وحدوث المعجزة الخارقة في ذلك لانتهى الكيان الإسلامي إلى الأبد، ولم ينسَ سعد أن هؤلاء اليهود لو تم لهم ما أرادوا وللأحزاب معهم النصر على المسلمين لما تورّعوا عن فعل كل قبيح ولما أخذهم في كل مسلم إلا ولا

وبعد استعراض هذه الحوادث وهذه المواقف فإنً حكم سعد على هؤلاء اليهود، إنما جاء بعد دراسة وإلمام كامل بنفسيات هؤلاء اليهود واقتناع بأنهم جرثومة وباء قاتلة لا مفر من إبادتها.

وهذه هي الصورة التي صورها القرآن في نفسيات اليهود في كل زمان ومكان وسعيهم للإفساد في الأرض وايقاد الحروب في كل الأنحاء ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً، واقرأ معي قول الحق تبارك وتعالى: «وَقَالَتِ الْهُودُ يُدُ اللّهِ مَغْلُولًا فَكُمْتُ أَيْدِيمٍمْ وَلُعِنُواْ إِلَى قَالُواً بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ

كُنْ يَشَاءُ وَلَيْرِيدَ كُيْرًا مِنْهُمْ مَا أُولَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُنَيْنَا وَكُفَرًا وَالْقَبْنَا يَنْهُمْ مَا أُولَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُنَيْنَا وَكُفَرًا وَالْقَبْنَا يَبْهُمُ الْعَدُوا بَاللّهُ الْعَجْبُ الْمُفْسِدِينَ » الْمُفْلِدِينَ الْمُفْلِدِينَ اللّهُ اللّهُ وَيَسْتَعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً والله لا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ » وَهُمْ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً والله لا يغيبُ المُفْسِدِينَ الله فهم في حرب مستمرة ضد الإسلام وأهله إلى يوم القيامة، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم فيما صح عنه أن القتال بين المسلمين واليهود مستمرحتى قيام الساعة أو قرب قيامها، فقال: «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون اليهود فيقتلهم المسلمون حتى يختبئ اليهودي وراء الحجر والشجر، فيقول الحجر أو الشجر: يا مسلم، يا عبد الله، هذا يهودي خلفي يختبئ الإهودي (رواه فاقتله، إلا الغرقد فإنه من شجر اليهود». (رواه مسلم). ومن ظن أن اليهود يريدون سلامًا فهو واهم. مسلم). ومن ظن أن اليهود يريدون سلامًا فهو واهم.

هذا موقف سعد بن معاذ رضي الله عنه، وهو من هو مكانة ومنزلة سيد في قومه، ومع قصر المدة التي عاشها من يوم أن أسلم حتى انتقل إلى جوار ربه واستقبلته ملائكة السماء وفرحت بلقائه، بل وأحب الله سبحانه وتعالى لقاءه، وهذه منقبة لم يؤثر مثلها لأحد من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم.

كل هذه المناقب جاءت بها أحاديث صحيحة، وذكرها الإمام أحمد في فضائل الصحابة، وأن سعدًا لرجل المواقف حقًا وبطل المشاهد صدقًا، رجل تغلغل الإيمان في قلبه حتى صاريتنفس إيمانًا ومحبة لله ولرسوله ودين الإسلام، فلا عجب أن يقول قولته المشهورة حين طلب منه الحكم في بني قريظة وكلمه قومه، فقال قولته المشهورة: «لقد آن لسعد ألا تأخذه في الله لومة لائم». (ابن هشام).

وقد حكم فيهم حكمًا وافق حكم الله ولم يحكم الله ولم يحكم بالهوى ولا العاطفة، فهو يدخل تحت قوله تعالى: «فَسَوْفَ يَأْتِي اللهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَمٍ عَلَى ٱلْكَفْوِينَ يُحَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ » أَعِزَمٍ عَلَى ٱلكَفْوِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ » (المائدة: 36).

فهو رضي الله عنه مثال للمؤمن الذي يقدم محبة الله ورسوله وموالاة الله ورسوله والمؤمنين على كل ولاء، والبراء من الكفر وأهله، أما أهل النفاق وعلى رأسهم عبد الله بن أبي ابن سلول؛ زعيم المنافقين في المدينة، فله موقف آخر وكل المنافقين على شاكلته، كما قال الله تعالى عنهم: « فَرَى اللهِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ يُسَرِعُونَ فِيهُم يُولُونَ خَتَمَى أَن تُوسِبَنا دَابَرَةٌ » (المائدة، ٥٠).

وعندما حاصر الرسول صلى الله عليه وسلم بني قينقاع تبرأ من حلفهم عبادة بن الصامت رضي الله عنه، فهو على شاكلة سعد بن معاذ رضي الله عنه، أما عبد الله بن أبي فقد تشبث بحلفهم وقال: إني رجل أخشى الدوائر. (من سيرة نور اليقين، لمحمد الخضر حسين).

كما ذكرت سورة الحشر موقف المنافقين من بني النضير وكيف أن هؤلاء المنافقين يوالون أعداء المنافقين يوالون أعداء الله ويناصروهم لأنهم إخوانهم في الكفر، واقرأ إن شئت قوله تعالى: «أَلَمْ تَرَ إِلَى النّبِيثَ اَفَقُواْ يَقُرُلُونَ لِإِخْوَنِهِمُ النّبِيثَ كَفُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْبِ» (الحشر، ۱۱)، وما بعدها، فقد نزلت في المنافقين في غزوة بني النضير، فالمنافقون في كل زمان ومكان يوالون أعداء الله على حساب دينهم، وعلى حساب المسلمين؛ الأنهم في الأصل إخوة الكافرين في الكفروان أظهروا الإسلام لمصلحة، وهدفهم الدنيا وليس الآخرة، أما أهل الإيمان الصادق فغايتهم الله ورسوله والدار الآخرة.

#### ثالثا: ومما يستفاد من غزوة بني قريظة:

١- صدق النبي صلى الله عليه وسلم في البلاغ عن ربه، وأنه رسول آخر الزمان الذي كان تنتظره اليهود، ولكن منعهم الكبُّر والجحود عن اتباعه وما وقع في غزوة الأحراب وبني قريظة أكبر دليل على تأييد الله لهذا النبي وللذين آمنوا، ولولا هذا النصر من الله لهلك المسلمون ولصاروا تحت سنابك خيل الأحزاب الذين جاءوا المدينة كالسيل الجارف، ولكن الله امان على المسلمين بنصر من عنده، وأمرهم أن يذكروا هذه النعمة، ويضعوها نُصْب أعينهم في كل وقت وحين، وسجَّلها في الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فقال تعالى: « يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكُرُوا يَعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَآءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رَبِيحًا وَجُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا تُعْمَلُونَ بَصِيرًا ۞ ۚ إِذَّ جَآءُوكُم مِّن فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ وَإِذْ زَاغَتِ ٱلْأَبْصُدُرُ ۚ وَيَلَغَتِ ٱلْقُلُوبُ ۗ ٱلْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ ٰ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَاْ » (الأحزاب: ٩- ١٠)، لا شك هذا ظن المنافقين، «هُنَالكَ ابْتُليَ الْمُؤْمنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالًا شَديدًا» (الأحزاب:١١).

تَصور أن الموقف بكل دقة وما أصاب المؤمنين بسبب خيانة بني قريظة، وبعد هذا التصور الدقيق للأزمة تأتي بُشْرَيّات النصر المؤزر: «وَرَدَّ

الله النّين كَفَرُواْ بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُواْ خَيْراً وَكَفَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِالَةُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِالَةُ وَكَفَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِالَةُ وَكَالَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقَالَةُ وَكَالَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ دَلك مباشرة الحديث عن بني قريظة: « وَأَنزَلَ اللّهَينَ ظَلَهُرُوهُم مِنْ أَهْلِ الْكِتَبِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَذَفَ اللّهَ فَلُومِهِمُ الرُّعْبَ فَرِيقًا تَقَمَّلُونِ وَتَأْسِرُونَ فَرَيقًا اللهُ وَلَوْمَا أَمَّا لَمُ تَطُوهًا وَكَاكَ اللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَلِيرًا » (الأحزاب: ٢٦- ٢٧).

سبحان الله المناه هذا حكم الله في بني النضير فيمن ارتكب جريمة الخيانة العظمى ومظاهرة الأعداء ضد أبناء الوطن، وقد أوضحنا هذا مفصلاً فيما سبق، وحكم سعد بحكم الله الأنه صادق مع الله ورسوله لا يبتغي إلا وجه الله والدار الآخرة، أما الذين يريدون الدنيا وزينتها من الذين قالوا آمنا بأقواههم ولم تؤمن قلوبهم، فهؤلاء أعوان الكفارفي كل زمان ومكان، وهم سبب البلاء على شعوبهم وخاصة إن كانوافي مواقع القيادة، فهم بلاء على شعوبهم الأن الشعوب هي الضحية، وغالبا ما تدفع الثمن باهظًا لمغامرات طلاب الزعامة.

Y-وأخيرًا نقول: هذه مواقف من سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم كان الوحي فيها قائدًا ودليلاً، الوحي المقروء والوحي الملائكي من جبريل عليه السلام وصحبه من الملائكة الكرام، فاتصال مباشر كان بين السماء والأرض في حياة النبي صلى الله عليه وسلم يؤيد ويقود، وإذا رُفع اتصال السماء بالأرض عن طريق جبريل وصحبه بموت النبي صلى الله عليه وسلم فقد بقي فينا القرآن الكريم وهدي الرسول الكريم محفوظًا بحفظ الله له، فإذا أردنا استنزال مدد السماء الملائكي مرة أخرى فعلينا بما أمر الله به، « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلُ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلُ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَبُلُ اللهِ جَمِيعًا وَلا حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَلُنَا الاستجابة لأمره حين أمرنا: « وَأَعْتَصِمُواْ عِمَلُكُمْ فَنِعُمُ ٱلمَوْلَى وَنِعْمَ النَّهِ مُنْ وَلَاكُمْ وَنِعْمُ المَوْلَى وَنِعْمَ النَّهِ مَنْ وَالْحَجِهِ اللهِ وَلَا اللهِ اللهِ وَلَا اللهُ اللهِ وَلَا اللهُ الله وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ الله وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ

فهما اعتصامان؛ اعتصام بكتاب الله فيه الهداية إلى الطريق المستقيم، واعتصام بالله فيه فيه النصر والتأييد والفلاح، فهما متلازمان لمن أراد خَيْرَيُ الدنيا والآخرة، اللهم اهدنا الصراط المستقيم؛ صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين، آمين، آمين، والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله الدي وعد بتثبيت المؤمنين، فقال سبحانه وهو أحكم الحاكمين: « يُثَبِّتُ اللهُ اللَّذِي ءَامَنُواْ سبحانه وهو أحكم الحاكمين: « يُثَبِّتُ اللهُ اللَّذِي ءَامَنُواْ اللَّهُ اللَّذِي وَ اللَّخِرَةِ وَيُضِلُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا يَشَاءُ » (إبراهيم: ٢٧)، وأصلي وأسلم على سيدنا محمد الهادي إلى الصراط المستقيم صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه إلى يوم الدّين.

أما بعدُ: فَإِنَّ الثبات على الطريق، ولزوم الجادة حتى يأتي اليقين، آيةُ رشد المرء، وبرهان نُضْجه، ودليلُ سداد رأيه، ورجحان عقله بعد توفيق الله لله، وإنَّ أرفع مراتب الثبات وأعلى درجاته، وأسمى غاياته: ثبات القلب على الحق واستقامته على عاياته، وسلامته من التقلب، ولذا كانت الخشيةُ من الدين، وسلامته من التقلب، ولذا كانت الخشيةُ من وسبيل الراسخين في أولي الألباب، ونهجَ أولي النَّهَى الرسيلة ويزدلفون إليه يرجون رحمته ويخافون وسبيل الراسخين في العلم الذين يبتغون إلى ربهم عذابه، قال الله تعالى: « هُو الَّذِي عَلَيْكُ أَنْ الْكِنْبَ مِنْهُ الْجَعْلَةِ وَالْتِيْقَ مَا الذِينَ فِي قُلُومِهِمْ عَلَيْكُ الْكِنْبَ مِنْهُ أَنْجُعَا الْهُلِي يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِء كُلُّ مِنْ عِيد رَيِّا تَأُويلَهُ وَمَا يَشَكُمُ وَمَا يَشَكُمُ وَمَا يَشَكُمُ اللهُ اللهُ الله تعالى: « هُو الَّذِي وَالْمِيلَةُ وَالرَّيكِ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ الْكِنْبَ مِنْهُ الْمَعْدَ وَلَوْ عَلَيْكُ الْكِنْبَ مِنْهُ وَمَا يَشَكُمُ وَمَا يَشَكُمُ اللهُ اللهُ وَلَوْ الْلَّ الْبَيْعَ وَالْمَا الذِينَ يعَدُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِء كُلُّ مِنْ عِيد رَيِّا لَا لَيْهَ اللهُ عَلَوْنَ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ

وإنما هذا من القوم سؤال لربهم أن يثبّتهم على ما هم عليه من حُسن نصرتهم بالإيمان بالله ورسوله، وما جاءهم به من تنزيله، حتى يقبضهم على أحسن أعمالهم وإيمانهم، فإنه إذا فعل ذلك بهم وجبت لهم الجنة؛ لأنه قد وعد سبحانه من فعل ذلك من عباده أن يُدخله الجنة، وهذا المقام الذي عليه هؤلاء

#### عبده الأقرع

اعداد الم

الراسخون في العلم مقام رفيع يدل على كمال دينهم وحسن تعبندهم، وقوة صلتهم بربهم وخالقهم، وتمام التجائهم إليه وتذللهم بين يديه، يرجون رحمته ويخافون عذابه، ويسألونه الثبات على دينه القويم وصراطه المستقيم، وهذا تمام القدوة، وحُسن التأسي، وصدق الاتباع، فهذه أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها تحدث أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يكثر في دعائه أن يقول: «يا مقلب القلوب، ثبت قلبي على دينك». فقيل له في ذلك؟ قال: «إنه ليس آدمي إلا وقلبه بين إصبعين من أصابع الله، فمن شاء أقام، ومن شاء أزاغ». (صحيح الجامع:

وهذا أنس رضي الله عنه يقول: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يُكثر أن يقول: «يا مقلب القُلوب ثبت قلبي على دينك». فقلتُ: يا رسول الله، آمنا بك وبما جئت به، فهل تخافُ علينا؟ قال: «نعم، إن القلوب بين أصبعين من أصابع الله يقلبها كيف يشاء». (صحيح الترمذي: ٢١٤٠).

قال البغوي رحمه الله: «فيه بيان أن العبد ليس الله شيء من أمر سعادته أو شقاوته، بل إن اهتدى فبهداية الله إياه، وإن ثبت على الإيمان فبتثبيته، وإن ضلَّ فبصرفه عن الهدى، قال سبحانه وتعالى: «بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلِيَكُمْ أَنَّ هَدَنَكُمْ لِلْإِيكَنِ» (الحجرات: ١٧)، وقال سبحانه وتعالى إخبارًا عن حَمْد أهل الجنة: «أَخَمَدُ لِلهِ اللهُ الْمَدَيُ لَوْلاً أَنْ هَدَنَا اللهُ الْمَا لَهَا لَهَا لَهِ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمِلْ اللّهِ لَمْ الْمَا لَالْمَا الْمَا الْمَالْمَا الْمَا الْمَالْمَ

(الأعراف: ٤٣)، وقال الله عزوجل: « يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الثَّالِتِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ » (إبراهيم: ٢٧). اهـ. (شرح السنة: ١٧٧/).

فتبين بهذا أن الله تعالى هو الذي يتولى قلوب عباده، فيتصرف فيها بما شاء، لا يمتنع عليه شيء منها، ولا يكلُّها إلى أحد من خلقه، وإذا كان رسولٍ الله صلى الله عليه وسلَّم قد خشي على هذه الثُّلَّة المؤمنة، والطليعة الراشدة مع ما بلغت من رسوخ الإيمان، وقوة اليقين، وصدْق العبودية، ومع كون قرنها خير القرون، لما قال أنس رضى الله عنه: يا رسول الله، آمنا بك ويما جئت به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نعم». فكيف بمن جاء من بعدهم من أهل العصور؟ لا سيما في هذا العصر الذي أطلّت فيه الفتن وتتابعت على السلمين، وعصفت بالقلوب ريح الشبهات والشهوات وفتح للناس من أبوابها ما لا منتهى له، وانبعث سيلُ من المغريات المغويات، وراجت بين كثير من أهل جلدتنا بدعٌ محدثاتُ أدخلت على الدّين وليست منه وأضحت في أعرافهم دينًا يُتعبَّد الله به، وقربي يزد لفون بها إليه سبحانه. والله المستعان.

فالإنسان في الدنيا عُرضة للفتن المُضلَّة، وقد حكى ربنا العليم الخبير الفعَّال لما يريد حال أقوام آخرين، وقال سبحانه: « وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعبُدُ اللَّه عَلَى حَرْفٌ فَإِنْ أَصَابُهُ وَخُولً أَنِّ أَصَابُهُ وَخُولً أَنِّ أَصَابُهُ وَلَّا أَصَابُهُ وَلَّا أَصَابُهُ وَلَّا أَصَابُهُ وَلَّهُ اللَّهُ عَلَى وَجُهِهِ عَضِرَ الدُّيْنَ وَالْاَحْرَةُ وَلِكَ هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى وَجُهِهِ عَضِرَ الدُّيْنَ وَالْاَحْرَةُ وَلِكَ هُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ

وحسب الجميع قسم النبي صلى الله عليه وسلم الصادق المصدوق: «فوالله الذي لا إله غيره إنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلُ أَهْلِ الْجَنَّةَ حَتَّى لاَ يَكُونُ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ إِلاَّ ذَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةُ الْكَتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْبَارُ فَيَدْخُلُ النَّارُ، وَإِنَّ أَحَدَكُمُ لَيَعْمَلُ بِعَمَلُ أَهْلِ النَّارُ حَتَّى مَا يِكُونُ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ إِلاَّ ذَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلَ أَهْلِ النَّارَ حَتَّى مَا يِكُونُ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ إِلاَّ ذَرَاعٌ فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكَتَابُ فَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَيَدْخُلُهَا». (متفق عليه عَليه).

إن من أعظم الفوائد التي يستفيدها المؤمن من هذا الحديث: الخوف من سوء الخاتمة، وعدم الاغترار بالأعمال الصالحة، ولسوء الخاتمة أسبابٌ تتقدم على الموت مثلُ البدعة، والنفاق، والكبر، وسائر المعاصي، ولذلك قال بعضُ السلف: المعاصي بريد الكفركما أن القُبلَة بريد الجماع، والغناء بريد الزنا،

والنظر بريد العشق، والمرض بريد الموت. (الجواب الكلف: ص٣٣).

#### من وسائل الثبات على الدين:

ا- اللجوء إلى الله تبارك وتعالى: فعلى العبد أن يلجأ إلى الله تعالى ويكثر من قول: «يا مقلب القلوب ثبّت قلبي على دينك»، كما كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكثر منه، وفي هذا إعلام للأمة بأن نفسه الزكية صلى الله عليه وسلم إذا كانت مفتقرة إلى أن تلجأ إلى الله سبحانه لتثبيت قلبه فكيف الأمر بمن هو دونه ؟ وكل العباد دونه، فما أحوج المسلم إلى تثبيت الله له على دينه القويم الذي هو سبب المنجاة والفلاح في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

٧- ومن أسباب الثبات على دين الله العمل بالعلم، قال الشه تعالى: «وَلَوْ أَنَّا كَنْبَنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اَقْتُلُواْ أَنَفُسَكُمْ قَلِ الله تعالى: «وَلَوْ أَنَّا كَنْبَنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اَقْتُلُواْ أَنَفُسَكُمْ قَلُواْ مَا أَوْ خُرُجُواْ مِن دِيَرِكُمْ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُنَم وَأَشَدَ تَشْبِيتًا (إلى وَإِذَا لَآتَيْنَهُم مِن لَدُنَّا أَجُوا عَظِيمًا (النساء: لَدُنَا آجُوا عَظِيمًا (النساء: ٦٦ - ٦٨).

«فالله تعالى يثبّت الذين آمنوا بسبب ما قاموا به من الإيمان، الذي هو القيام بما وُعظوا به، فيثبتهم في الحياة الدنيا عند ورود الفتن في الأوامر والنواهي والمصائب، فيحصل لهم ثبات، يوفقون به لفعل الأوامر، وترك الزواجر، التي تقتضي النفسُ فعلها، وعند حلول المصائب التي يكرهها العبد، فيوفق للتثبيت بالتوفيق للصبر أو الرضا أو الشكر، فينزل عليه معونة من الله للقيام بذلك، ويحصل له الثبات على الدين عند الموت وفي القبر». (تيسير الكريم على حمن ١٩٠٥/٢).

٣- التمسك بالكتاب والسنة على منهج السلف الصالح، رضى الله عنهم أجمعين.

٤- الحذرمن الذنوب أشد الحذر.

 المداومة على الأعمال الصالحة فإنها تزيد الإيمان، ومن داوم على شيء حال حياته رُجي أن يُختم له به عند مماته.

٢- محاسبة النفس قبل الموت، والاستعداد لملاقاته
 ية أي وقت.

فالإنسان محتاج إلى بذل المساعي النافعة وسلوك المسالك الصالحة لينال رضى الله وهدايته وتوفيقه: « وَاللَّيْنَ اَهُنَدُواْ زَادَهُمْ هُدًى وَوَالنَّهُمْ مَتَوْهُمْ » (محمد: ١٧). فاللهم مثبت القلوب ثبت قلوبنا على دينك، آمين.





### عقد الأخُوَّة الصحيح لا ينقطع على طول الزمان الفسيح

الْحَمْدُ لللهِ عَلَى جَلائِلِ نَعْمِهِ، وَفَوَاضِلِ آلَائِه وَقِسَمِهِ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَيْرٍ بَرِيَّتِهِ مُحَمَّد وَعِتْرَتِه، وَمَنْ تَبِعَةُ عَلَى دِينِهِ وَمِلَّتِهِ، وَبَعْدُ،

فإن عقد الأخوة إذا اشتدت آصرتُه لم يقبل الانفصام، وإذا فسد وانطوى صاحبُه على ضد ذلك لم يقبل الالتئام، غير أن ذلك العقد لا يُحقّق إلا بما يقتضي رفع لواء الإخاء حتى يصبح كالهدف، ولا يُوثق إلا بعقد رايات الأخوة والحرص عليه كاللؤلؤ في الصدف، والتخلي

#### اعداد کی د. عماد عیسی

عن الشَّبَه والشُّبَه مما يعكر الصفاء ويمنع النقاء، ولا ريبَ أَنَ الضراقَ الجميلَ خيرٌ من أُخُوّة على دَخَن.

#### أركان وشروط عقد الأخوة:

الأُخُوَّة تُمثَل في علاقة المسلم بأخيه عقدًا وعهدًا وثيقًا غُرَّة غرره الإخلاص والمصدق ودرة دُرَره العقل والنصح، بيد أن هذه الأخوَّة أصبحت عقدًا قد أهانه الاستعمال، وأذاله الابتذال حتى ذَبُلُ فرعُه وجفً

ضرعُه، وأصبح هذا العقد كالكنز الذي ضُربتُ على بابه أقفالٌ حتى حيلَ بين الناس وبينها؛ لذا وقع الفساد ودبّت القطيعةُ، وانتشرتُ الوقيعةُ، وهذا يصعبُ الوصولَ إلى المراد، ويقلًل النجاحَ في تحقيق الغرض.

لكن لو اتخذنا من الأخُوة قضيَّة لا نحققها إلا بالذهاب في طلبها والرحلة في تحصيلها، لا سيما في زمان الإدبار والقطيعة والمقاطعة فقد يُكتب لنا النجاحُ أو بعضُه إذا جَرَيْنا على رَسْمها

ومَضيننا على حُكمها والتوفيق بيد الله تعالى، أما إذا أهملنا هذه الصفة الكريمة فلا يزال أمرنا في إدبار وزوال وسعدُنا في سفال وذهب عزنا كأمس الذاهب.

إن التداخل والتعامل بين الناس أمر جُبلت عليه النفوس ومُيلت إليه القلوب وقل من الناس من لا يكون كذلك؛ إذ الإنسان مدني بطبعه والإنسان مشتق من الإيناس لأنه يحب الأنس وهو ضد الوحشة ولعقد التآخي شروط ربما كانت مغمورة، وأركان أبوابها مهجورة، وأكثر هو أول نازل، وقليل منهم من يسير فيها وهو راجل منها؛

أولًا: حسن النية:

وقد بدأت بالنية تيمنًا واستفتاحًا وتبركًا واستنجاحًا، وما أجمل النية في التآخي بأن تكون خالصة لله تعالى وحده قال تعالى: «وَمَا أُمُوا إِلَّا لِعَبُدُوا ألَّهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ» (السينة: ٥)، والنية ركنٌ في كل عمل من أعمال القلب والجوارح، ولذا قال صلى الله عليه وسلم: "إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرئ ما نوى"، وإذا صدقت النية استقام العبد واهتدى وهل أتينا إلا من قبَل النيّة؟ ٤ وما وُفّق أحدٌ إلا لصحة نيته ولا خُذل إلا لفسادها، ففضل النية عظيم، ورُبِّ رجل على فراشه نائم يسبق القائم

الذي لا يفتر والصائم الذي لا يفطر.

#### هـذا لعمرُك فضلٌ ليس يجحدُهُ

إلا حسودٌ عنيدٌ ما له أدبُ ففساد النية في الصحبة يضرُّك ولا ينفعُك ويحطُّك ولا يرفعُك، وحسن النية في الأخوة أن تكون لله وحده ورجاء شفاعة الآخرة وللحوق بدرجات الصالحين في الجنة.

وانظرالى الصحابة والسلف بعدهم لما حسنت النية في أخوتهم كان لهم شأن آخر فبعد ما كانوا يخبطون خبط عشواء ويمشون على غير السواء ويضعفون عن حمل تلك الأعباء فالفرقة والعداوة والبغضاء كانت هي الأصل بحيث يضعونها موضع وحالهم كالقابض على الماء؟٢

لقد تمسكوا بالحق بعد ما لاح لهم وبان وعملوا به في أعقاب ناول « وَاعْتَصِمُوا في أعرَّ أَلَّ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرَقُواً » (آل عمران: ١٠٣)، بالفرقان حتى جاء الحق وزهق الباطل وبان، فقربُوا منا المسير، وهونوا كيف علينا العسير، وعرفونا كيف نسير، فاجعل من حال القوم شعارًا واتخذ أدبهم دثارًا حتى تصيب السهم المصيب، وتظفر منه بأوفرنصيب.

لقد اتخذوا الأخوة كالأمانة عرضًا، وتحمّلوها فرضًا، ومع أنّ الله تعالى خلق عبادَه على منازل ودرجات

فجعل فيهم الضعيف والقويّ، والفهيم والغبي، والمطيع والعصبيّ، والسداني القريب والقصيّ، والمنقاد للخير والأبيّ إلا أنهم كانوا في الأخوة على قُرب من قدم سواء حتّى كانوا كمدار الأسْوَاء، وذلك لأنّ الله تعالى قد تَداركهم بلطفه العظيم، ومنَّ عليهم وهو البرُّ الرحيم؛ إذ بدون ذلك كانوا لا يستطيعون حيلًا، ولا يهتدون بأنفسهم سُبُلًا، وبعدما قطعوا یے طلب مرادهم مهامه فیحًا، وكابدوا من أحسوال الناس حسنًا وقبيحًا، ولاقوا من المخالفين متجهّمًا وصبيحًا، وجاهدوا من كان مانعًا حتى صار مبيحًا، وأما من أصرَّ على ضلالته وقطيعته فبعضهم عاد طریحًا ومنهم من صار بسيف الحقِّ قتيلًا وجريحًا، وانقسم الناس بأخوة الصحابة إلى من أصاب عيشًا هنيئًا ومن مات لا مريحًا ولا مستريحًا.

لقد رحل أكثر أصحاب النوايا الحسنة، والصدور النقية، والنفوس الطاهرة، وبقي كثيرون ممن يغشون ويدلسون، ويكذبون ويلبسون حتى ظن بعض الناس أن الحال ما حال (أي ما تحول).

نسأل الله أن يرزقنا صدق الأخوة ومحاسنها، ويجنبنا الزلل في القول والعمل.

وللمقال بقية إن شاء الله تعالى.

# فقر الشاعر الشاعر المشاعي في المشاعر المشاعر المشاعر المساعر ا

اعداد کرد . محمد إبراهيم الحمد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، أما بعدُ:

فهناك أسباب عديدة توصِّل إلى إحياء المشاعر، والرقي بها، وتقطع دابر الجفاء، وتزيل علله وأدواءه.

ومما تحيا به المشاعر وترتقي ما يلي:

١- استشعار الأخوة الإسلامية: قال الله عز وجل: «إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِثُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ آخَوَيْكُوْ»
 (الحجرات:١٠).

وقال صلى الله عليه وسلم: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه». (رواه البخاري: ١٣، ومسلم: ٤٥).

والحديث في هذا السياق معلوم؛ ولذا لا يحتاج إلى التطويل.

وربما وردت إليه إشارات فيما سيأتي.

٢- استعمال الثناء الصادق المعتدل: فذلك مما يشعر الإنسان بقيمته، ويهزه إلى المكارم هزًا، فيقوده إلى الصفح، والعفو، وإحسان الظن، والبذل.

كما أنه دليل على كرم سجية المادح، وعلى بعده عن الأثرة والشح؛ فهو من قبيل الكلمة الطيبة، والكلمة الطيبة صدقة.

ولا ريب أن هذه المعاني من أعظم ما يرتقي بالمشاعر، ويحفظ للناس أقدارهم، وينأى بهم عن السفاسف والمحقرات.

بل إن كرام الناس إذا مُدِحُوا أبت لهم همَمهم أن يكونوا دون ما مدحوا به؛ فمن ذلك ما حكي أن

هارون الرشيد لما سمع قول الشاعر: تراه في الأمن في درع مضاعفة

#### لا يأمن الدهرأن يُدعى على عَجَل

سأل عنه وعمن قيل فيه، فقيل له: لمسلم بن الوليد الشاعر، في قائد الجيوش يزيد بن مزيد الشيباني- وكان يزيد يقول للرشيد: والله يا أمير المؤمنين، لأحرصن على ألا أكذب شعرائي فيما يمدحونني به- فأمر الرشيد بإحضار يزيد على الحالة التي يُصادف عليها، فأحضروه وعليه ثياب خلوته مُلونة، فلما نظر إليه الرشيد في تلك الحالة، قال: أكذبت شاعرك يا يزيد! قال: فيم يا أمير المؤمنين؟ قال في قوله:

تراه في الأمن في درع مضاعفة

#### لا يأمن الدهرأن يدعى على عجل

فقال يزيد: لا والله يا أمير المؤمنين، ما أكذبته، وإذا الدرع علي ما فارقتني، وكشف ثيابه، وإذا عليه درع مظاهرة. (نوادر في الأدب لمحمد المكي بن الحسين ص٩٤).

بل إن الثناء الصادق مما تنشرح له صدور العظماء، ويشعرهم بصواب ما هم عليه، ويقودهم إلى مزيد من الخير والإحسان، ويسد عليهم باب الكسل الذي يواجههم به المخذلون، والمبالغون في النقد.

ولهذا سلكت هداية القرآن الكريم هذا المهيع؛ فكم هي الآيات التي ورد فيها الثناء من الرب الكريم- جل وعلا- علي بعض عباده الصالحين؟

إنها كثيرة جدًّا، منها قوله تعالى في الثناء على

نوح عليه السلام: «ذُرِّيَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ إِنَّهُۥكَاثَ عَبَيْهِ إِنَّهُۥكَاثَ عَبُدُا شَكُورًا » (الإسراء: ٣).

وقوله تعالى في حق إبراهيم عليه السلام: «إِنَّ إِرُهِمَ لَكِلِمُ أَزَّهُ مَٰيكٌ » (هود ٧٥٠).

وقوله: « إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَاتَ أَمَةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ اللَّهُ كِينَ اللَّهُ وَهَدَنُهُ إِلَى صِرَطٍ اللَّهُ مُشْتَقِيمٍ » (النحل: ١٢١، ١٢٠). مُشْتَقِيمٍ » (النحل: ١٢٠، ١٢١).

وقوله تبارك وتعالى في حق سليمان عليه السلام: « وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلِيْكُنَّ نِغُمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُۥ أَوَابُ » (ص٠٠٣). وقوله في حق أيوب عليه السلام: «إِنَّا وَجَدْنَهُ صَالِرًا نِعْمَ ٱلْمَبُدُّ إِنَّهُۥ الْوَبُ » (ص٤٤).

وقوله في حق نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: « وَإِنَّكَ لَعَلِي خُلُقِ عَظِيمٍ » (القلم: ٤).

أما السنة النبوية فحافلة في هذا المقام، ولو ألقيت نظرة في دواوينها وفي كتب المناقب منها على وجه الخصوص لرأيت عجبًا، واليك طرفًا من ذلك. جاء في الصحيحين عَنْ سَلَمَة بْنِ الْأَكُوعِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ عَلَيٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تَخَلَّفُ عَنْ اللَّهِ عَنْهُ قَالَ كَانَ عَلَيٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تَخَلَّفُ عَنْ النَّبِي عَنْ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ فَخَرَجَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ فَخَرَجَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَهُ فَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ فَقَالًى وَسُلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَسُلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ وَسُلُمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ اللَهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَ

وجاء في صحيح البخاري: عن عَمْرُو بَنُ تَغْلِبُ أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَتَى بِمَالَ أَوْ سَبْي فَقَسَمَهُ قَأَعْطَى رجَالًا وَتَرَكَ رجَالًا فَيْكَغُهُ أَنُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَثْنَى عَلَيْهِ، وَسَلَّمَ أَثْنَى عَلَيْهِ، أَنْ اللَّه ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ، وَلَكَ رَجَالًا فَيْمَ أَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَدِينَ تَرَكَ عَتَبُوا، فَحَمدَ اللَّه ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَد: أَمَا بَعْدُ فَوَاللَّه إِنِّي لَأَعْطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ وَأَدَعُ أَعْطِي أَقْوَامًا لِلَه أَرَى فِي قُلُولِهِمْ مِنْ الْجَزَعِ وَالْهَلَعِ، وَلَكَنْ وَالْهَلَعِ، وَلَكَنْ أَقْوَامًا إِلَى مَا جَعَلَ اللَّه فَيْ قُلُولِهِمْ مِنْ الْغَنِي وَالْكَلَ مَا أَحِبُ أَنْ وَالْكَهُ مَا أَحِبُ أَنْ وَاللَّهُ مَا أَحِبُ أَنْ لِي بِكَلَمَة رَسُولِ اللَّه صَلَى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُمْ رَاكُ اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُمْ رَاكُ اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُمْ رَاكُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُمْ رَاكُ اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مُمْ رَاكُ اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُمْرَو اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مُولًا اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مُرَاكُ عَلَى اللَّه عَلَيْهُ وَسَلَمَ مَنْ الْجَعْرِ وَلِهُمْ مَنْ الْجَعْرِ وَلَيْكُ مَا أَرْبُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ وَمَلَامً اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الْمُؤْمِدُ وَالْكُهُ مَا أَوْلَالُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الْمُعْرَودِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الْمُعْرَاقُ فَالْمُ الْمُ الْمُعَلِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسُلُولُولُكُونَا لَلْهُ عَلَيْهُ وَسُلَمُ الْمُ الْمُعْرَاقُ أَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَ

فانظُر إلى هذا الثناء، وانظر إلى أثره في عمرو بن تغلب رضي الله عنه حتى إنه استغنى أن يطلب

مالاً، فكانت هذه الكلمة أحب إليه من حُمر النعم، وهي أنفس ما كانت عند العرب.

وجاء في الصحيحين؛ عَنْ سَالِم عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ الرَّجُلُ في حَيَاةُ النَّبِيُّ صَلَّى اللّٰهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ الرَّجُلُ في حَيَاةُ النَّبِيُّ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ إِذَا رَأْى رُوْيًا قَصَّهَا عَلَى رَسُولِ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَكُنْتُ غُلَامًا شَابًا وَكُنْتُ غُلَامًا شَابًا وَكُنْتُ ثُلَامًا شَابًا وَكُنْتُ ثُلَامًا شَابًا اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَكُنْتُ غُلامًا شَابًا وَكُنْتُ ثُلَامًا شَابًا اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، وَكُنْتُ غُلامًا شَابًا اللهِ عَلَى عَهْد رَسُولِ الله صَلَّى اللهِ عَلَى عَهْد رَسُولِ اللهِ صَلَّى النَّارِ، فَإِذَا هِي مَطُويَةٌ كَطَي الْبِئُرِ، وَإِذَا لَهَا قَرْفَتُهُمْ، فَجَعَلْتُ وَإِذَا هَي مَطُويَةٌ كَطَي الْبِئُرِ، وَإِذَا لَهَا مَلَى مَنْ اللّبَرُ اللهِ عَلَى حَفْصَةَ فَقَصَّتُهَا فَقَالَ لَا عَلَكَ آخَرُ، فَحَقَلْتُ عَلَى كَفْصَةَ فَقَصَّتُهَا عَلَى حَفْصَةً فَقَصَّتُهَا عَلَى حَفْصَةً فَقَصَّتُهَا خَلُى عَرْفُ اللّهِ وَسَلَّمَ، فَجَعَلْتُ حَفْصَةً عَلَى اللّهُ لَوْ كَانَ يُصَلِّى مَنْ اللّيْلِ وَقَالَ بَعْمُ اللّهُ لَوْ كَانَ يُصَلِّى مَنْ اللّيْلِ وَقَلَالًا بَعْدُ لَا يَتَامُ مِنْ اللّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا. (الْبَخارِي: فَكَانَ بَعْدُ لَا يَتَامُ مِنْ اللّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا. (الْبَخارِي: فَكَانَ بَعْدُ لَا يَتَامُ مِنْ اللّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا. (الْبَخارِي: فَكَانَ بَعْدُ لَا يَتَامُ مِنْ اللّيْلِ إِلَّا قَلِيلًا. (الْبَخارِي:

وجاء في الصحيحين من حديث أسماء بنت عميس الطويل في الهجرة وما دار بينها وبين عمر بن الخطاب، وفيه:

قَالَ: «لَيْسَ بِأَحَقَّ بِي مِنْكُمْ وَلَهُ وَلَأَصْحَابِهِ هِجْرَةٌ وَاحِدَةٌ وَلَكُمْ أَنْتُمْ أَهْلَ الَسَّفِينَةَ هَجْرَتَانٍ».

قَالَت: قَالَتُ فَلَقَدْ رَأَيْتُ آَبَا مُوسَى وَأَصْحَابَ السَّفِينَة يَأْتُونَ أَرْسَالًا يَسْأَلُونِي عَنْ هَذَا الْحَديثِ مَا مَنْ الدُّنْيَا شَيْءٌ هُمْ بِهِ أَفْرَحُ وَلَا أَعْظَمُ فِي الْفُومَ مِمَّا قَالَ لَهُمْ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ. وَلَا أَعْظَمُ فَالْفُسُهِمْ مِمَّا قَالَ لَهُمُ النَّبِيُ صَلَّى اللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ. وَاللَّه عَلَيْه وَسَلَّمَ. قَالُتُ أَسْمًا عُ فَلَقَدْ رَأَيْتُ أَبَا مُوسَى، وَانَّهُ لَيَسْتَعِيدُ هَذَا الْحَديثَ مِنِي. (البخاري: وَإِنَّهُ لَيْسَاءً وَلَا الْحَديثَ مِنْي. (البخاري: وَإِنَّهُ لَابَعْزَا الْحَديثَ مِنْي. (البخاري: وَانَّهُ لَابُولَيْءَ الْمَدَا الْحَديثَ مِنْي.

وجاء في الصحيحين؛ عَنْ أَبِي مُوسَى قَالُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ؛ إِنِّي لَأَعْرِفُ أَصْوَاتَ رُفْقَةً الْأَشْعُرِيُّينَ بِالْقُرْآنِ حِينَ يَذْخُلُونَ بِاللَّيْلُ وَأَعْرِفُ مَنَازِلَهُمْ مِنْ أَصْوَاتَهِمْ بِالْقُرْآنِ بِاللَّيْلَ وَإِنْ كُنْتُ لَمُ مَنَازِلَهُمْ مِنْ أَصْوَاتِهِمْ بِالْقُرْآنِ بِاللَّيْلَ وَإِنْ كُنْتُ لَمُ أَرَّمَنَازِلَهُمْ مِنْ أَصْوَاتِهِمْ بِالْقُهْرَانِ بِاللَّيْلَ وَإِنْ كُنْتُ لَمُ أَرَّمَنَازِلَهُمْ حَكِيمٌ إِذَا لَقِيَ الْحَيْلُ أَوْ قَالَ الْعَدُوقَ قَالَ لَهُمْ إِنَّ أَصْحَابِي يَأْمُرُونِكُمْ أَنْ تَتْظُرُوهُمْ (البخاري: ٢٣٧١)، ومسلم: ٢٤٩٩).

فهذه أمثلة يسيرة من السنة، والمقام لا يحتمل الإطالة في ذلك، وإنما إشارات يتبين من خلالها أن الثناء الصادق سنة متبعة، وأن له آثاره الحميدة. وللحديث بقية إن شاء الله تعالى.





الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه. وبعدُ:

فمع بداية عام هجري جديد؛ كانت بداية العام دراسي جديد أيضًا، وإن كانت بداية العام الهجري في أذهان الكثيرين ما هي إلا ذكرى تمر بسلام ولا ترتبط بآلام. أما بداية العام الدراسي فتعني بداية فترة من الكفاح الدامي، والهمّ المتنامي، فقد بدأت الدروس الخصوصية لكل فرقة دراسية، وحتى أصغر الأولاد سنًا فقد بلغ من العمر ثلاث سنوات، فتطلبه الحضانات. كان الله في عون هذه الأسر، فمن أين ستنفق ولا مُدَّ حَر؟!

لكنه؛ لا بد من التذكير بأن مرور عام ومجيء آخر هو الأولى بالتدقيق والنظر، فالعبد بين مخافتين؛ بين أجل قد مضى لا يدري ما الله قاعل قيه، وبين أجل بقي لا يدري ما الله فاعل فيه.

أما أعباء دخول العام الدراسي فيهونها قليل من الصبر وحُسْن التدبير.

#### عام هجري جديد:

الواجب في حق المسلم العاقل أن يفهم ويُفَهِّم أسرته ورعيته أن الهجرة تعني المناسبة العظيمة في الإسلام التي أذن الله تعالى فيها لنبيه صلى الله عليه وسلم ولأصحابه الكرام بالفرار بدينهم؛ من أرض الكفر والقهر والفتنة

#### إعداد عبد الرحمن

الشديدة؛إلى أرض هي محضن للدعوة الجديدة والأمة الوليدة.

وفي المقابل تركوا ديارهم وأموالهم (اللَّفُقَرَآءِ المُهُمَّ عِبْدُنُ اللَّهُ الْمُهُمَّ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ اللْمُلِمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

هان عليهم كل شيء من أجل نصر الله ورسوله، وإعزاز دينه، فأعزهم الله تعالى فصاروا قادة للأمم، بعد أن كانوا رعاة للجمال والغنم، وما هي من المحسنين بيعيد.

وذكرى الهجرة تَذكرُ الكُسالَى بأن القعود والكسل، والتثاقل إلى الأرض عن العمل، لن يطيل الأجل، ولن يحل يطيل الأجل، ولن يحل مشكلة، أو يقضي على معضلة.

الهجرة كانت استحياء أمة أراد أعداؤها قتلها ووأدها، والهجرة فراق أهل المعاصي، والبعد عن المثبطين الغارقين في أوحال الشرك والمعصية. وليست الهجرة طقوسًا واحتفالات، وأطعمة ومشروبات، ولا مناسبة ذهنية، في نفوس من باعوا القضية، ولم يعرفوا الهدف من خلق البشرية (وَمَا خَلَقْتُ لَلِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِمَعْبُدُونِ (أَن مَا أَريدُ رَبِّهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُريدُ أَن مُلْعِمُونِ) (الذاريات: ٥٦- أُريدُ رَبِّهُم مِن رَزْقِ وَمَا أُريدُ أَن مُلْعِمُونِ) (الذاريات: ٥٦-

(OV

الهجرة كذكرى ومناسبة أن تجمع أهل بيتك، وتقوم بواجبك ودورك؛ وتخاطبهم: يا بنات؛ ماذا فعلت أسماء بنت الصديق في الهجرة وما كان دورها؟، وكيف عانت أم سلمة في الهجرة هي وزوجها وولدها؟

يا أبنائي؛كيف تمت الهجرة، وما دور الشباب فيها، ثم ما دوركم أنتم في الحياة؟ هل هو إيجابي (دعوة، وعبادة، ونفع لعباد الله). أم هو سلبي (ترك للطاعة وبُعد عن شرع الله، وفعل المحظورات، وتكثير للشروأهله)؟ لا بد من تفقد أحوال الأسرة، والتتميم عليها، فإن الله تعالى سائل كل أبوين عن ما استرعاهما، فلنعد لكل سؤال جوابًا.

#### عام دراسی جدید:

جاء العام الدراسي بأحواله وأهواله؛ شنط وأحـذيـة، وملابس جديدة وتغذية، ودروس خصوصية يا ليتها معها التربية، وتنقلات وأجـور سيارات، وشحن موبايلات، للاتصالات واللقاءات.

والآباء هم الضحية، ما الحل في تلك القضية؟ فلعله في تنظيم النسل وتحديد الذرية، وهيهات ٢١١

إن سوء التربية وراء كل عَنَت وعناء، وبؤس وشيقاء، في الأولاد بنين وبنات يتابعون كل جديد في المعروضات، من تفصيلات وموضات. وهل سيلبسون ملابس عام فات؟ هذا من رابع المستحدلات!

وهل سيدخل الأولاد إلى العيد دون شراء الجديد؟ وهل سيظهرون أمام زملائهم بملابس العام الماضي؟ والشنطة كُسرت منها السوستة، والقميص سقط منه أحد أزراره، والمرتب لا يكفي، فلتشتغل الأم أي شغل للمساعدة، ويضطر الأب لمد اليد، فلا ينجز مصالح الناس في وظيفته إلا بأخذ عمولة، وتعاطي الرشوة، ثم نبحث عن قرض، ويا ليته قرض حَسَن، لكنه قرض سيء، فهو بفوائد مركبة تتراكم مع التأخير في السداد، وعندنا بنت جاءها

خاطب هذه السنة، سنشتري ما سنجهزه لها بالتقسيط، لكننا عندنا قسط آخر نسدده في شراء الشاشة ٣٣ بوصة، وعلينا قسط جمعية كنا قبضناها قبل ذلك ونقوم بسدادها، وعندنا بنت وأخوها تخرجا في الجامعة ولم نجد لهما عملاً حتى الآن، إنها الحياة البئيسة، والدنيا التعيسة، والكوارث تلو الكوارث، ساء ما يفعل الموروث والوارث.

#### يُسْرِ الدين وسعادة أهله (حل المشكلة):

إن في ديننا حلا لكل هذه المشاكل؛ ألم يقل لنا ربنا وخالقنا ومربينا سبحانه وتعالى: (لِيُنْفِقُ ذُوسَعَةٍ مِّن سَعَتِهٍ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنفِقْ مِمَّا ءَالنَهُ ٱللَّهُ لِكُكِّفُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا } لا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ بَعْد عُسْرِ يُسْرًا ) لا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ بَعْد عُسْرِ يُسْرًا ) (الطلاق: ٧). «وَمَنْ قُدرَ»: يعني: من كان رزقه ضيقًا فلا يبالغ ويتكلف ما لا يطيق.

الله أكبر؛ والله إن الآيات كالبلسم، تشفي الغليل، وتداوي العليل، وتغني بالقليل، وتضع عن كاهلك الحمل الثقيل. فلو ربينا أولادنا من الصغر على الرضا بما قسم الله، ولم نتكلف ما ليس عندنا، وأعطينا الأولاد الأسوة الصالحة في سلفنا الصالح؛ لما كانت الأحوال بهذا السوء، لكن الأولاد بنين وبنات تربّوا على الأحلام ورؤية الأفلام، وتقليد الكفرة في لبسهم وشكلهم وشعورهم، فكانت الكبوة.

ألم يلبس رسولنا صلى الله عليه وسلم وهو أكرم الخلق على الله؛ ألم يلبس نعله مرقوعة، وثوبه كذلك؟، بل كان يخصف نعله بيديه الشريفتين، ثم يلبسهما، ويخيط ثيابه بنفسه، ويلبسها ويخرج ليقابل الناس فيها، لكن مع نظافتها وطهارتها وطيب رائحتها.

ألم يفتح عمر بن الخطاب رضي الله عنه بيت المقدس، وقابل الوفود والكبراء وثيابه مرقوعة برقاع كثيرة؟ وحتى في الأعياد والمناسبات التي تحتاج إلى لبس الجديد من الثياب؛ كانت المسلمة أيام النبي صلى الله عليه وسلم لا يكون عندها الثوب الذي تخرج فيه للعيد، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام النساء جميعًا بالخروج لشهود العيد، فتقول إحداهن يا رسول بالخروج لشهود العيد، فتقول إحداهن يا رسول



الله؛ أَعَلَى إحدانا بأس إذا لم يكن لها جلباب أن لا تخرج؟ قال: » لتُلْبِسْها صاحبتها من جلبابها، ونْتَشْهَد الخير ودَعوة المسلمين». قال ذلك لأن المسلمين المؤمنين كنفس واحدة، في توادهم وتعاطفهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد، كما جاء بالحديث الشريف.

ألم يكن حذيفة بن اليمان رضي الله عنهما لا يجد ما يلبسه وهو مرابط في ساحة المعركة (غزوة الأحزاب)، وكان البرد شديدًا ؟ يقول رضي الله عنه: » وما عليَّ جُنة (وقاية) من العدو، ولا من البرد، إلا مرْط لامرأتي، ما يجاوز ركبتي». البداية والنهاية لابن كثير (١٣١/٤). والمروط: أكسية من صوف أو خز (حرير) كان يؤتزر بها، واحدها مرط. وفي الحديث: أن النبي صلى الله عليه وسلم كان يغلس بالفجر فينصرف النساء عليه وسلم كان يغلس بالفجر فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعرفن من الغلس. تهذيب اللغة (٣٢/١٣). فالمرط كساء يشبه الملاءة التي تُفرش على السرير الآن.

فكانوا- وهم خيار خلق الله- يرضون بالقليل، لا يريدون من هذه الدنيا لا قليلًا ولا كثيرًا، إلا ما يرجونه عند الله؛ « يَتَأَيُّهُ ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقَّ فَلَا تَعُرَّنَكُمُ ٱلْخَيْرةُ ٱلدُّنِيَا مَا يرجونه عند الله؛ « يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعَدَ اللهِ حَقَّ فَلَا تَعُرُّنَكُمُ أُلْفِيرةُ ٱلدُّنِيا وَلَا يَدُرُدُ » (فاطر: ٥).

بمعنى: كلّ والبس الموجود ولا تتكلف المفقود. والآباء عليهم مسئولية كبيرة في تربية أبنائهم على ذلك. وانظروا إلى التربية النبوية، من سيد البشرية، لابنته فاطمة سيدة بنات الأمة المحمدية:

عن عليً رضي الله عنه، أن فاطهة عليها السلام اشتكت ما تلقى من الرحى مما تطحن، (يعني: تعبت من طحن الحب لعمل الخبز) فبلغها أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتي بسبي (خدم)، فأتته تسأله خادمًا، فلم توافقه (فلم تجده)، فذكرت (شكواها) لعائشة، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم، فذكرت ذلك عائشة وسلم وقد دخلنا مضاجعنا، فذهبنا لنقوم، فقال: «على مكانكما». حتى وجدت برد قدميه على صدري، فقال: «ألا أدلكما على خير مما شألتماه، إذا أخذتما مضاجعكما فكبرا الله أربعًا وثلاثين، واحمدا ثلاثًا وثلاثين، وسبحا ثلاثًا وثلاثين، وسبحا ثلاثًا وثلاثين، فإن ذلك خير لكما مما سألتماه».

قال ابن بطال: «إن النبي عليه الصلاة والسلام قال لفاطمة:» يا بُنية؛ اصبري فإن خير النساء التي نفعت أهلها ».... قال: قال المهلب: وفي هذا الحديث من الفقه أن المرأة الرفيعة القدْر، يَجْمُل بها الامتهان (تقوم بالمهنة) في المشاق (ما فيه مشقة) من خدمة زوجها؛ مثل الطحن وشَبَهه، لأنه لا أرفع منزلة من بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولكنهم كانوا يؤثرون الآخرة ولا عبادته. وفيه: إيثار التقليل من الدنيا والزهد عبادته. وفيه: إيثار التقليل من الدنيا والزهد فيها رغبة في ثواب الآخرة، ألا ترى إلى قوله عليه السلام: «ألا أدلكما على خير مما سألتما » فدلهما على التسبيح والتحميد والتكبير. شرح صحيح البخاري لابن بطال (٧٤١/٥).

ونكرر مرة أخرى: إننا لا نقول للناس: ارجعوا لركوب الحمير، والنوم على الحصير، وإنما خذوا العبرة، واقتدوا بأهل القدوة والأسوة؛ أنبياء الله ورسله، وصالحي أقوامهم. والآية رحمة لأهل كل زمان ومكان.

﴿ لَٰيُنْفِقُ ذُو سَعَةَ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ قُدرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقُ مِمًّا آتِّاهُ اللَّهُ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَّا آتَاهِا سَيَجُعَلُ اللَّه بَعْدَ عُسْرِيُسْرًا».

كلِّ على قَدْر ما رزقه اللَّه تعالى، وكل عام وأنتم جميعًا بخير، والحمد للَّه رب العالمين.

#### أولاً: المتن:

يُرْوَى عن عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: كَانَ عُمَرُ يَصُومُ الدَّهْرَ، قالَ: قَكَانَ زَمَانُ الرَّمَادَةَ إِذَا أَمْسَى أَتِيَ بِحُبْزِ قَدْ ثُرِدَ بِالرَّيْت، إلى أَنْ نَحَرُوا يَوْمًا مِنَ الأَيَّامِ جَزُورًا قَاطُعَمَهَا اللَّاسَ، أَنْ نَحَرُوا يَوْمًا مِنَ الأَيَّامِ جَزُورًا قَاطُعَمَهَا اللَّاسَ، وَعَرَفُوا لَهُ طَيْبَهَا قَاتِيَ بِهِ، قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمَنِينَ، مِنَ كَبد، فَقَالَ: « أَنَّى هَذَا؟»، قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمَنِينَ، مَنَ الْجُزُورِ الَّتِي بَحَرْدًا الْمَيُومَ، قَالَ: « يَخْ بَخْ، بِنْسَ الْوَالِي النَّكَ الْمُ الْمُ الْمُعَمِّ الْمُعَلِّ الْمُعْلَا الطَّعَامِ»، قَالَ: قَاتِي هَذَه الْجُفْزُدُ ذَلِكَ هَذَه الْجُفْزُدُ ذَلِكَ الْخُبْزُ، ثُمَّ قَالَ: « وَيْحَكَ يَا يَرْفَا الْحُمْلُ هَذَه الْجَفْمُ أَلَيْ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعْلَقِ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعَلِّ الْمُعْمَ مُقُلْدُ ذَلِكَ الْمُعْلَقَ الْمُعْلَقَ الْمُعْلَقَ الْمُعَلِّ الْمُعْلَقَةُ الْمُعْلِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلَقِ الْمُعَلِّ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْمُ مُقُولُولُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَقِ الْمُعْلِي الْمُعْلَقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِع

#### ثانيًا: التخريج:

هذا الخبرالذي جاءت به هذه القصة:

ا- أخرجه الإمام محمد بن سعد بن منيع الزهري المتوفى سنة (٣٣٠ه) في «الطبقات الكبرى» (١٦٦/٣) قال: «أخبرنا محمد بن عمر قال: حدثني عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: كان عمريصوم الدهر...» القصة.

٢- وأخرجه أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري المتوفى سنة ٢٧٩هـ في «أنساب الأشراف»
 ٣٨٣/١٠) عن محمد بن سعد عن الواقدي به.

فائدة: قال الحافظ ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٣١٠/٧٤/٦): أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلاذري سمع بالعراق من علي بن المديني (شيخ البخاري) ومن محمد بن سعد كاتب الواقدي وآخرين.

٣- وأخرجه أبو الفضل سبط الإمام ابن الجوزي المتوفى سنة ١٥٤هـ في كتابه «الجليس الصالح» (ص١٣٨) قال: «أخبرنا الخطيبان عبد الله بن النفيس الأنباري، وأبو القاسم عبد المحسن الطوسي قالا: أخبرنا محمد بن أبي طاهر قال: أخبرنا أبو محمد الجوهري قال: أخبرنا أبو عمر بن حيوية قال: أخبرنا أبو الحسن ابن معروف، قال: أخبرنا ابن الفهم قال: حدثنا محمد بن سعد به».



الحلقة (٢١٩)

### قصة عمر رضي الله عنه وجزور عام الرمادة

نواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة الوعاظ والقصاص، ومما ساعد على انتشارها وجودها في بعض الكتب المسندة ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

اعداد کی حشیش



فائدة، سبط ابن الجوزي هو يوسف بن قزغلي بن عبد الله أمه بنت الشيخ جمال الدين أبي الفرج عبد الرحمن بن الجوزي.

٤- وأورده أبو الفضل سبط الإمام ابن الجوزي في «مرآة الزمان في تواريخ الأعيان»
 (٣٧٧/٥).

وأخرجه الإمام ابن الجوزي
 المتوفى سنة ٩٩هه في كتابه
 «مناقب عمر» (ص٧٧).

٢- وأخرجه ابن المبرد الحنبلي يوسف بن حسن بن أحمد بن حسن بن أحمد بن حسن بن أحمد بن المتوفى سنة ٩٠٩هـ في كتابه «إيضاح طرق الاستقامة في بيان أحوال الولاية والإمامة» (ص١٦٦، ١٦٧) قال: «وبه إلى البووري أخبرنا أبو محمد بن الجوهري، أخبرنا أبو عمر بن الجوهري، أخبرنا أبو عمر بن حيويه أخبرنا أبو الحسن بن معروف، حدثنا الحسين بن الفهم حدثنا محمد بن سعد به».

٧- وأورده أيضًا ابن المبرد الحنبلي في كتابه «محص الصواب في فضائل أمير المؤمنين عمرين الخطاب» (٣٦٢/١).

٨- وأورده أبو العباس أحمد بن عبد الله بن محمد محب الدين الطبري المتوفى (١٩٤هـ)
 ٨- عناقب العشرة (٣٨٥/٢).

٩- وأورده الإمام ابن الجوزي
 ١٤- كتابه «صفوة الصفوة»
 (٢٨٣/١).

#### ثالثًا: التحقيق:

ا- مما ذكرناه آنفًا من التخريج للخبر الذي جاءت به هذه الخبر القصة يتبين أن هذا الخبر غريب انفرد به محمد بن عمر الواقدي المدني، وقال الإمام الذهبي في «الميزان» داود: بلغني أن علي بن المديني قال: كان الواقدي يُرْوي ثلاثين ألف حديث غريب».

٢- قال الإمام السيوطي في «التدريب» (١٨٢/٢): قال أحمد بن حنبل في «لا تكتبوا هذه الأحاديث الغرائب فإنها مناكير وعامتها عن الضعفاء». وقال الإمام مالك: «شرُ العلم الغريب».

وقال أبو يوسف: «من طلب الدين بالكلام تزندق، ومن طلب غريب الحديث كذب».

٣- ومحمد بن عمر الواقدي المدني هو علة هذا الخبر الغريب، قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (١٧٨/١/١): «محمد بن عمر الواقدي مدني سكتوا عنه وتركه أحمد وابن نمير».

فائدة: قال الإمام الذهبي فائدة: قال الإمام الذهبي في «الموقظة» (ص٤٨): «أما قول البخاري: «سكتوا عنه» فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل، وعلمنا مقصده بها بالاستقراء أنها بمعنى تركوه».

لذلك نجد أن الإمام البخاري في «الضعفاء الصغير» (٣٣٤)

قال: «محمد بن عمر الواقدي: متروك الحديث». اهـ.

إد وقال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» (٥٣١):
 «محمد بن عمر الواقدي:
 متروك». اه.

فائدة: تبين مصطلح النسائي إذا قال في الراوي: «متروك».

قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٣٧): «مذهب النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اهـ.

قال الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (۲۲۱/۱۲)
 (۱۷۱۹/۹۸):

أ- سمعت عبد الملك بن محمد يقول: حدثنا عبد الوهاب بن الفرات الهمداني سألت يحيى بن معين عن الواقدي فقال: «ليس بثقة».

ب- قال معاوية: قال لي أحمد بن حنبل محمد بن عمر بن الواقدي: «كذاب».

ج- ثم ختم الإمام ابن عدي ترجمة الواقدي فقال: «أحاديثه غير محفوظة والبلاء منه». اهـ.

٢- قال الإمام الحافظ ابن حبان
 في «١٤جروحين» (٢٩٠/٢):

أ-«محمد بن عمر بن واقد الواقدي الأسلمي المديني يروي عن مالك وأهل المدينة كان ممن يحفظ أيام الناس وسيرهم وكان يروي عن الثقات المقلوبات وعن الأثبات المعضلات حتى ربما سبق إلى القلب أنه كان

المعتمد لذلك كان أحمد بن حنبل يكذبه».

ب- وقال: سمعت محمد بن المنذر، سمعت عباس بن محمد، سمعت بحبي بن معين يقول: «الواقدي ليس بشيء». ج- وقال: أخبرني محمد بن عبد الرحمن: سمعت أبا غالب ابن بنت معاویة بن عمرو: سمعت على بن المديني يقول: «الواقدي يضع الحديث».

٧- وقال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الجرح والتعديل» (۲۰/۱/٤): «حدثنا أحمد بن سلمة النيسابوري، حدثنا اسحاق بن منصور قال: قال أحمد بن حنبل: كان الواقدي يقلب الأحاديث يلقى حديث ابن أخى الزهري على معمر ونحو هذا، قال إسحاق بن راهويه: كما وصف وأشد؛ لأنه عندي ممن يضع الحديث».

وقال ابن أبي حاتم: أخبرنا أبو بكر بن أبي خيثمة فيما كتب إلى قال: سمعت يحيى بن معين يقول: «لا يكتب حديث الواقدي ليس بشيء». اهـ.

وقال ابن أبي حاتم سألت أبي عن محمد بن عمر الواقدي المديني فقال: «متروك الحديث». اهـ.

٨- وقال الإمام الذهبي في «الميزان» (۷۹۹۳/٦٦۲/۳): «قال الغيرة بن محمد المهلبي، سمعت ابن المديني يقول: الهيثمي بن عدي أوثق عندي من الواقدي، ولا أرضاه في

الحديث ولا في الأنساب ولا في شىء »•

قلت: هذه المقارنة بين الهيثم بن عدي، وبين الواقدي والتي حكم فيها الإمام الحافظ على بن عبد الله بن المديني فقال: «الهيثم بن عدي أوثق عندي من الواقدي». اهـ.

فيتوهم من لا دراية له بالصناعة الحديثية أن هذا الحكم فيه توثيق للهيثم بن عدى ولا يدري أنها مقارنة لبيان الضعف الشديد للواقدي بالنسبة للهيثم بن عدي.

يتبين ذلك من أقوال أئمة الجرح والتعديل في الهيثم بن عدي والتي نظلها الإمام الذهبي في «الميزان» (٤/٩٣١١/٣٢٤): قال الإمام البخاري: «الهيثم بن عدي ليس بثقة، كان يكذب».

وقال يحيى بن معين: «ليس بثقة، كان يكذب».

وقال أبو داود: «كذاب»، وقال النسائي وغيره: «متروك الحديث». اهـ.

قلت: وبهذا يتبين أن الهيثم بن عدى: ليس بثقة كذاب متروك الحديث. اهـ.

وبهذا يتبين معنى قول الإمام الحافظ على بن المديني: «الهيثم أوثق عندي من الواقدي». فهذا أمر نسبى وعند الإطلاق فالهيثم: ليس بثقة كذاب، وأشد منه جرحًا الواقدي فهو ليس بثقة كذاب يضع الحديث، أحاديثه غير

محفوظة والبلاء منه.

#### رابعًا: الاستنتاج:

نستنتج من التخريج وجمع طرق الخبر الذي جاءت به القصة والتحقيق:

أنَّ القصة واهية والخس الذي جاءت به: «خبر غربب موضوع».

ولقد بين الإمام السيوطي في «التدريب» (۲۷٤/۱) النوع (٢١) حدُّ هذا الحكم فقال: «الموضوع: هو الكذب المختلق المصنوع، وهو شر الضعيف وأقبحه، وتحرم روايته مع العلم بوضعه في أي معنى كان سواء الأحكام والقصص والترغيب وغيرها إلا مقروئا بىيان وضعه». اه.

وقال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» (ص٤٤): «والطعن بكذب الراوي في الحديث النبوي هو الموضوع».

خامسًا: نقد المتن:

١- وفيه ردّ على أشهر شبهة عند المستشرقين ومقلدتهم الذين يجترون أفكارهم ويرددونها، فمن مزاعم المستشرقين «شاخت» ما ادعاه-جهلاً وبهتائاً- بأن المحدثين اعتنوا بالنقد الخارجي، أي من ناحية الرواة، ولم يعتنوا بالنقد الداخلي، وهو نقد الماتن». اهد

قلت: وهذا الادعاء لجهلهم حتى بتعريف «علم الحديث» الذي بينه الإمام السيوطي في «الألضة»:

علم الحديث ذو قوانين تحد يدري بها أحوال متن وسند فذانك الموضوع والمقصود أن يعرف المقبول والمردود

٧- لذلك قال الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني في كتابه «الأنوار الكاشفة لما في كتابه أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة» (ص٢٦٣): «ولما كان الأئمة قد راعوا في توثيق الرواة النظر في أحاديثهم، والطعن فيمن جاء بمنكر، صار الغالب أن لا يوحد حديث منكر إلا وفي سنده مجروح أو خلل، فلذلك صاروا إذا استنكروا الحديث نظروا في سنده فوجدوا ما بيين وهنه فيذكرونه، وكثيرًا ما يستغنون بذلك عن التصريح بحال المتن، وانظر إلى كتب العلل وما يعل من الأحاديث في التراجم تجد غالب ذلك مما ينكر متنه، ولكن الأئمة يستغنون عن بيان ذلك بقولهم: منكر، أو نحوه أو الكلام في الراوي». اهد

٣- تطبيق هذا المنهج القويم على علة هذه القصة محمد بن عمر الواقدي، فقد نقل الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «أن الإمام يحيى بن معين قال: نظرنا في حديث الواقدي نظرنا في حديث الواقدي فوجدنا حديثه عن المدنيين مناكير، فقلنا: يحتمل أن تكون تلك الاحاديث المناكير منه، ويحتمل أن تكون منه،

ثم نظرنا إلى حديثه عن ابن أبي ذئب، ومعمر، فإنه يضبط حديثهم، فوجدناه قد حدث عنهما بالمناكير، فعلمنا أنه منه فتركنا حديثه». اهـ.

٤- دليل نكارة متن القصة والتي تبين من السند أنها موضوعة: هذا المتن في جميع طرقه عن محمد بن عمر الواقدي عن عبد الله بن زيد بن أسلم عن أبيه عن جده قال: «كان عمر يصوم الدهر، فكان زمان الرمادة...» القصة.

قلت: انظر إلى هذه القرينة «كان عمر يصوم الدهر»، وقصة «عمر وجزور عام الرمادة: بجميع طرقها مفتتحة بهذه العبارة: كان عمر يصوم الدهر».

ولقد أخرج الإمام مسلم في «صحيحه» (ح١١٦٧) لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه قصة يتبين منها نكارة قصة «عمر وجزور عام الرمادة».

قال الإمام مسلم في «صحيحه» (كتاب الصيام) (ح١٩٦) حدثنا يحيى التيمي وقتيبة بن سعيد جميعًا عن حماد بن يديى: أخبرنا حماد بن زيد عن غيلان، عن عبد الله بن معبد الزماني، عن أبي قتادة: رجل أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: كيف يصوم؟ فغضب رسول الله صلى الله عليه وسلم. فلما رأى عمر رضي الله عنه غضبه قال: رضي الله عنه غضبه قال:

دينًا، وبمحمد نبيًا، نعوذ بالله من غضب الله، وغضب رسوله، فجعل عمر رضي الله عنه يردد هذا الكلام حتى سكن غضبه، فقال عمر رضي الله عنه: يا رسول الله، كيف بمن يصوم الدهر كله؟ قال النبي يصوم الله عليه وسلم: لا صام ولا أفطر، أو قال: «لم يصم ولم يفطر».

وأخرجه الإمام أبو داود السجستاني في «السنن» (ح٢٤٧) كتاب (الصوم) باب «في صوم الدهر» قال: حدثنا سليمان بن حرب ومسدد قالا: حدثنا حماد بن زيد به.

وفيه قال عمر: يا رسول الله، كيف بمن يصوم الدهر كله؟ قال صلى الله عليه وسلم: «لا صام ولا أفطر».

قلت: فإذا كانت هذه قصة صحيحة ثابتة يسأل فيها أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه النبي صلى الله عليه وسلم عن صوم الدهر كله، ويسمع عمر رضي الله عليه وسلم: «لا عمر رضي الله عليه وسلم: «لا النبي صلى الله عليه وسلم: «لا ورده الإمام ابن قدامة في أورده الإمام ابن قدامة في «المغني» (٤٣٠/٤) وقال: «ويقوي عندي أن صوم الدهر كله مكروه». اه.

كذا في «الفقه على المذاهب الأربعة» (ط. وزارة الأوقاف) (ص٥٢٥).. والشافعية قالوا: «يكره صوم الدهر». اهـ.

هذا ما وفقني الله إليه، وهو وحده من وراء القصد.



### قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على طاهرها دون المجاز

#### قرائن العقل على ألسنة أئمة أهل السنة. . تنطق بالحق وتثبت (نزوله تعالى ومجيئه وإتيانه) على الوجه اللائق به دون تكييف ولا تأويل ولا تفويض

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فإن اعتقاد الأشاعرة أن ما يقبله العقل من صفات الخالق قاصر على: ما أسموه بـ (صفات المعاني)؛ اعتقاد باطل، يستلزم عدم ثبوت الصفات الخبرية والفعلية بأدلة العقل لعدم قبوله لها، كما يستلزم نفي الكمال عن تلك الصفات، وهو ما أداهـم -بموجب عقولهم وتحت دعـوى تنزيهه تعالى عن المشابهة ومماثلة الحوادث- لنفيها عن الله، ومن ثم تعطيلها وتأويلها.. وهذا ما أجمع أئمة أهل السنة على رده لعدم تعارض العقل هو الذي النقل بحال، كون الذي خلق العقل هو الذي أنزل لهدايته النقل.

رد الطبري والجويني على منكري الصفات: أ- الإمامان الطبري والجويني يحاجان بأدلة العقل منكري صفات النزول والمجيء ويدحضان حججهم:

ونذكر هذا للإمام الطبري ت ٣١٠٠ قوله يخ محاجة بالعقل لمن أنكر النزول بزعم أنه انتقال من مكان إلى مكان وأن ذلك من صفات الأجسام: "يقال له: إن هذه المعاني التي وُصفت وذكرَ منها: الآي المثبتة لليد واليمين والوجه، وأحاديث: (يضع الرب قدمه فيها) يعني يخ جهنم، و(يضحك إلى عبده المؤمن)، و(يهبط كل ليلة وينزل إلى السماء الدنيا)، و(ما من قلب إلا وهو بين أصبعين من أصابع الرحمن) إلى غير ذلك مما وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله – مما لا تُدرك حقيقة علمه بالفكر

#### إعداد 🔏 د. محمد عبد العليم الدسوقي

الأستاذ بجامعة الأزهر

والروية.. فإن قال لنا قائل: فما الصواب في معاني هذه الصفات، قيل: الصواب أن نثبت حقائقها على ما نعرف من جهة الإثبات ونفي التشييه كما نفى عن نفسه فقال: (لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٍ وَهُو الشّمِيعُ الْمَصِرُ ) (الشسورى: ١١)، فيقال: الله سميع بصير.. يسمع الأصوات لا بخرق في أذن ولا جارحة كجوارح بني آدم، وكذلك يبصرالأشخاص ببصر لا يشبه أبصار بني آدم التي هي جوارح لهم، ولمه يدان ويمين وأصابع وليست جارحة، ولكن يدان مبسوطتان بالنعم على الخلق، ووجه لا كجوارح بني آدم التي هي من لحم ودم.. ونقول: يهبط كل ليلة الى سماء الدنيا.

كما يقال له: قد قال الله: (وَبَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًا ) (الفجر: ٢٢)، فهل يجوز عليه المجيء؟، فإن قال: لا يجوز وإنما المعنى: (وجاء أمر ربك)، قيل: قد أخبرنا تعالى أنه يجيء هو واللّك، فزعمت أنه يجئ أمره لا هو، فكذلك تقول: إن الملك لا يجئ إنما يجئ أمر الملك لا الملك، فإن الملك لا أقول ذلك في الملك ولكني أقوله في الرب، قيل له: فإن الخبر عن مجيء الرب والملك خبر واحد، فزعمت في الخبر عن الرب أنه يجيء أمره لا هو، وفي الملك أنه يجئ بنفسه، فما الفرق بينك وبين من خالفك في بنفسه، فما الفرق بينك وبين من خالفك في ذلك فقال: بل الرب هو الذي يجيء فأما الملك فإنما يجيء أمره لا هو بنفسه؟ له فإن زعم فإنها يجيء أمره لا هو بنفسه؟ له فإن زعم فإنها يجيء أمره لا هو بنفسه؟ له فإن زعم فإنها يجيء أمره لا هو بنفسه؟ له فإن زعم



أن الفرق: أن اللّلك خلق الله جائز عليه الزوال والانتقال وليس ذلك على الله جائزاً، قيل له: وما برهانك على أن معنى المجيء والهبوط والمنزول لله، هو: النُقلة والانتقال.. وكيف لم يجز عندكم أن يكون معناها بخلاف ما عقلتم من النقلة والزوال من الله، وقد جاز عندكم أن يكون معنى: (العالم والقادر) من الله، بخلاف ما عقلتم ممن سواًه؟".

إلى أن قال بعد أن أبطل تفسير المعطلة لمجيء الله: "فإن قال لنا منهم قائل: فما أنت قائل في الله: "فإن قال لنا منهم قائل: فما أنت قائل في معنى ذلك ما دل عليه ظاهر الخبر، وليس عندنا للخبر إلا التسليم والإيمان به، فنقول: يجيء ربنا يوم القيامة والملك صفا صفا ويهبط إلى السماء الدنيا وينزل إليها كل ليلة، ولا نقول: ينزل أمره، بل نقول: أمره نازل إليها في كل لحظة وساعة، والى غيرها من جميع خلقه الموجودين ما دامت موجودة، ولا تخلو ساعة من أمره، فلا وجه لخصوص نزول أمره إليها وقتا بعد وقت ما دامت موجودة باقية، وكالذي قلنا في هذه ورد به الخبر في صفات الله، بنحو ما ذكرناه" اله من التبصير ص١٣٤.

هذا، وقد سبق ذكر مناقشة الإمام الجويني ت: ٤٣٨هـ لمن تأول الاستواء والنزول، وذلك في رسالته (في إثبات الاستواء والفوقية)، وعرفنا كيف اجتاز مرجلة تجربته التي مريها بموجب العقل، وقد كان قبل -كحال كثير من الأشاعرة في زماننا يريدون معرفة الحق والانقياد له-متحيراً بين المتأولين والمفوضين والمثبتين، وذكرنا هنالك قوله حاكياً عن تجربته وما آل البه أمره: "كنتُ متحيراً في الأقوال المختلفة الموجودة في كتب أهل العصر من تأويل الصفات وتحريفها، أو امرارها والوقوف فيها، أو اثباتها بلا تأويل ولا تعطيل ولا تشبيه ولا تمثيل، فأجد النصوص في كتاب الله وسنة رسوله ناطقة منبئة بحقائق هذه الصفات.. ثم أجد المتأخرين من المتكلمين في كتبهم، منهم من يؤول (الاستواء): بـ (القهر والاستيلاء)،

ويؤول (النزول): ب (نزول الأمر)، وأمثال ذلك .. وممن ذهب إلى هذه الأقوال أو بعضها: قوم لهم في صدري منزلة.. ثم إنني أجد من هذه التأويلات حزازات لا يطمئن قلبي إليها، وأجد الكدر والظلمة منها، وأجد ضيق الصدر وعدم انشراحه مقروناً بها، فكنت كالمتحير المضطرب في تحيره، المتململ من قلبه في تقلبه وتغيره، وكنت أخاف من إطلاق القول بإثبات العلو والاستواء والنزول مخافة الحصر والتشبيه، ومع ذلك فإذا طالعتُ النصوص الواردة في كتاب الله وسنة رسوله أجدها تشير إلى حقائق هذه المعانى، وأجد الرسول قد صرح بها مخبراً عن ربه واصفاً له بها، وأعلم بالأضطرار أنه عليه السلام كان يحضرفي مجلسه الشريف والعالم والجاهل والذكى والبليد والأعرابي والجافي، ثم لا أجد شيئاً يَعْقُب تلك النصوص لا نصاً ولا ظاهراً مما يصرفها عن حقائقها ويؤولها كما تأولها هولاء المتكلمين مثل تأويلهم: (الاستواء) بالاستيلاء و(النزول) بنزول الأمر وغير ذلك، ولم أجد عنه عليه السلام أنه كان يُحذُر الناس من الإيمان بما يظهر من كلامه في صفته لريه، ولم يُنقل عنه مقالة تدل على أن لهذه الصفات معان أخر باطنة غير ما يظهر من مدلولها"، إلى أن قال بعد أن ساق ما ساق من الأدلة: "والذي شرح الله به صدري في حال هؤلاء الشيوخ الذين أوَّلوا (الاستواء) بالاستبلاء و(النزول) بنزول الأمر.. إلخ.. هو: علمى بأنهم ما فهموافي صفات الرب إلا ما يليق بالمخلوقين، فما فهموا عن الله استواءً يليق به، ولا نزولاً بليق به، ولا يَدَيْن تليق بعظمته بلا تكييف ولا تشبيه، فلذلك حرفوا الكلم عن مواضعه، وعطلوا ما وصف الله نفسه به".

وأردف يقول: "لا ريب أنا نحن وإياهم، متفقون على إثبات صفات المعاني: (القدرة والإرادة والعلم والعلم والحياة والسمع والبصر والكلام لله)، ونحن قطعاً لا نعقل من (الحياة) إلا هذا العرض الذي يقوم بأجسامنا، وكذلك لا نعقل من (السمع والبصر) إلا أعراضاً تقوم بجوارحنا، فكما أنهم يقولون: (حياته ليست

بعرض، وعلمه وبصره كذلك، وإنما هي صفات كما تليق به، لا كما تليق بنا)، فكذلك نقول نحن: (حياته معلومة وليست مكيفة.. وكذلك سمعه وبصره معلومان ليس جميع ذلك أعراضاً، بل هو كما بليق به.

ومثل ذلك بعينه: (فوقيته واستواؤه ونزوله)، ففوقيته معلومة ثابتة كثبوت حقيقة السمع وحقيقة البصر، فإنهما معلومان ولا يُكيِّفان، كذلك فوقيته معلومة ثابتة غير مكيفة كما يليق به، واستواؤه على عرشه معلومٌ غيرُ مكنَّف بحركة أو انتقال يليق بالمخلوق، بل كما بليق بعظمته، وجلالة صفاته معلومة من حيث الجملة والثبوت، غير معقولة له من حيث التكييف والتحديد، فيكون المؤمن بها مبصراً من وجه، أعمى من وجه.. مبصراً من حيث الإثبات والوجود، أعمى من حيث التكييف والتحديد، وبهذا يحصل الحمع بين الإثبات لما وصف الله نفسه به، وبين نفي التحريف والتشبيه والوقوف، وذلك هو مراد الله منافي إبراز صفاته لنا لنعرفه بها، ونؤمن بحقائقها وننفى عنها التشبيه، ولا نعطلها بالتحريف والتأويل، لا فرق بين (الاستواء والسمع)، ولا بين (النزول والبصر)، الكل ورد في النص.

فإن قالوا لنا في الاستواء: (شبّهتُم)، نقول لهم؛ (في السمع شبهتم، ووصفتم ربكم بالعَرض؛)، فإن قالوا: (لا عَرض بلكما يليق به)، قلنا: (في الاستواء والفوقية لا حصر، بل كما يليق به)، فجميع ما يُلزمونا به في (الاستواء والنزول واليد والوجه والقدم والضحك والتعجب) من التشبيه، نلزمهم به في (الحياة والسمع والبصر والعلم)، فكما لا يجعلونها هم أعراضاً، كذلك نحن لا نجعلها جوارح ولا مما يوصف به المخلوق؛ وليس من الإنصاف أن يفهموا في (الاستواء والنزول والوجه واليد) صفات المخلوقين، فيحتاجوا إلى التأويل والتحريف، فإن فهموا في هذه الصفات ذلك، فيلزمهم أن الأعراض (١/١ فما يُلزمونا به في تلك الصفات المخلوقين من الأعراض (١/١ فما يُلزمونا به في تلك الصفات المنات ا

من التشبيه والجسمية، نُلزمهم في هذه الصفات في العَرَضَية، وما ينزهون ربهم به في الصفات السبع وينفون عنه عوارض الجسم فيها، فكذلك نحن نعمل في تلك الصفات التي ينسبونا فيها إلى التشبيه سواء بسواء".

وعقب يقول: "ومن أنصف، عرف ما قلناه واعتقده وقبل نصيحتنا، ودان لله بإثبات جميع صفاته هذه وتلك، ونفي عن جميعها التشبيه والتعطيل والتأويل، وهذا مراد الله منا في ذلك، لأن هذه الصفات وتلك جاءت في موضع واحد وهو الكتاب والسنة، فإذا أثبتنا تلك بلا تأويل، وحرفنا هذه وأولناها، كان كمن آمن ببعض الكتاب وكفر ببعض، وفي هذا بلاغ وكفاية".. إلى أن قال: "وإذا ظهر هذا وبإن، انجلت مسألة النزول وأمثالها.. فتساق مسألة الصفات مساق مسألة العلو، ولا نفهم منها ما نفهم من صفات المخلوقين، بل بوصف الرب بها كما بليق بجلاله، فينزل كما بليق بجلاله، وبداه كما بليق بحلاله، ووجهه الكريم كما بليق بجلاله.. وهكذا، لا بُفهم من جميع ذلك إلا ما يليق بجلال الله وعظمته.. فيحصل بذلك إثبات ما وصف الله تعالى نفسه به في كتابه وفي سنة رسوله، ويحصل أيضاً نفى التشبيه والتكييف في صفاته، ويحصل ترك التأويل والتحريف المودي إلى التعطيل، ويحصل أيضاً إثبات الصفات وحقائقها على ما بليق بجلال الله وعظمته، لا على ما نعقله نحن من صفات المخلوقين" ا.هـ باختصار من (مجموعة الرسائل المنيرية) ١٧٦/١- ١٨٤ مجلدا.

#### كلام ابن القيم فيما يُقبل من التأويل:

ب- وابن القيم على دربهما يفعل الشيء ذاته:
ولابن القيم ت: ١٥٧هـ قوله في مختصر
الصواعق ص٥٢ وتحت عنوان: (بيان ما يَقبل
التأويل من الكلام وما لا يَقبل)، ما نصه بعد
أن قسم وضع الكلام للدلالة على مراد المتكلم
إلى ثلاثة: "القسم الثاني: ما هو ظاهر في
مراد المتكلم ولكنه يقبل التأويل، فهذا يُنظر
في وروده، فإن اطرد استعماله على وجه واحد



استحال تأويله بما يخالف ظاهره.. فإذا جاء موضع بخالفه رده السامع إلى ما عهد من عرف المخاطب إلى عادته المطردة، وهذا هو المعقول في الأذهان والفطر وعند كافة العقلاء، وقد صرح أئمة العربية بأن الشيء إنما يجوز حذفه إذا كان الموضع الذي ادُّعي فيه حذفه قد استعمل فيه ثبوته أكثر من حذفه، حتى إذا جاء ذلك محذوفاً في موضع عُلم بكثرة ذكره في نظائره أنه قد أزيل في هذا الموضع فحُمل عليه".. وضرب لذلك المثل بـ(الاستواء والنداء) من قبَل الله تعالى.. إلى أن قال:

"ونظير ذلك حديث: (بنزل رينا كل ليلة إلى سماء الدنيا فيقول) في نحو ثلاثين حديثاً، كلها مصرِّحة بإضافة النزول إلى الرب، ولم يجيء موضع واحد بقوله: (ينزل مَلَكُ ربنا) حتى يُحمل ما خرج عن نظائره عليه"، واستطرد يقول: "وإذا تأملتَ نصوص الصفات التي لا تسمح الجهمية بتسميتها نصوصاً، وإذا احترموها قالوا: (ظواهر سمعية وقد عارضها القواطع العقلية)، وجدتها كلها من هذا الباب". ومما قاله بنفس المصدر ص٤٦٠: "قال رزين بن معاوية: بعض المتبعين لأهوائهم المقدِّمين بين بدى كتاب الله لآرائهم من المعتزلة والجهمية، ومن نحا نحوهم من أشياعهم: يمتنعون من وصف الله بما وصف به نفسه من قوله: (هَلْ يَنظُلُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُل مِنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَكَبِكَةُ) (البقرة/٢١٠).. وقوله: (ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْمُرْشِ ٱسْتَوَىٰ ) (طه/٥).. وأهل العلم بالكتاب والآثار من السلف والخلف يثبتون جميع ذلك ويؤمنون به بلا كيف ولا توهم، ويرؤون الأحاديث الصحيحة كما جاءت".

ثم أفاد -رحمه الله- أن المجيء والإتيان إذا جاء مقيداً بمجيء رحمته أو عذابه، جيء به كذلك كما في قوله تعالى: (وَلَقَدُ حِثْنَهُم بِكِنْبِ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمِ) (الأعراف/٥٢)، (بَلُ أَتَيْنَاهُم بذِكْرهِمْ).. (المؤمنون/٧١)، وأما إن جاء مطلقاً كقوله: (وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلْكُ) (الفجر/٢٧)، (هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُل مِنَ ٱلْفَكَامِر وَٱلْمَلَةِكَةُ ) (البقرة/٢١٠)، فهذا لا يكون إلا

محيئه سيحانه، هذا اذا كان مطلقاً، فكيف إذا قيد بما يجعله صريحاً في مجيئه نفسه كقوله: (إلا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَلْيَكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكُ ) (الأنعام/١٥٨)، فعطف محيئه على مجيء الملائكة، ثم عطف مجيء آباته على مجيئه.

وخلُص إلى "أن (النزول والمجيء والإتيان والاستواء والصعود والارتضاع)، كلها أنواع أفعاله، وهو الفعال لما يريد، وأفعاله كصفاته قائمة به، ولولا ذلك لم يكن فعالاً ولا موصوفاً بصفات كماله .. بلكان بمنزلة الحمادات، وهذا حقيقةً مَن عطِّل أفعاله، بوضحه أن الأوهام الباطلة والعقول الفاسدة لمّا فهمتْ من (نزول الرب ومجيئه وإتيانه وهبوطه ودنوه) ما يُفهم من مجيء المخلوق وإتيانه وهبوطه ودنوه، وهو: أن يُفْرغ مكاناً ويُشغل مكاناً، نَفتْ حقيقةً ذلك فوقعت في محذورين: محذور التشبيه ومحظور التعطيل، ولو علمَتْ هذه العقول الضعيفة أن نزوله سيحانه ومحيئه واتبانه لا بشبه نزول المخلوق وإتبانه ومجيئه، كما أن سمعه وبصره وعلمه وحياته كذلك، لما نفت حقيقته".

والحق أن أدلة العقل في كلام أئمة أهل السنة على إثبات صفات (النزول والمجيء والإتيان)، كثيرة، وسيأتي ذكر المزيد منها إبان سوق نصوص كلامهم.. لكن بظل السؤال، هل بحق للأشاعرة -بعد سوق هذه القرائن من أدلة النقل والعقل- أن يعارضوا أحاديث النبي وسنته في إثبات ما بها من صفات الأفعال -التي منها: النزول والمجيء والإتيان- بمحض آرائهم وأهوائهم، ومن قبل ذا ومن بعده أن يعارضوا بموجب العقل آي التنزيل وصريح السنة؟، وهل يليق بهم أن يعطلوا ما جاء من هذه الصفات في نصوص الوحيين، وأن يخالفوا ما أجمع عليه علماء الأمة وتواترت به الأخبار بحق إثباتها ؟..

نترك الجواب لأشاعرة الزمان...

وإلى لقاء آخر نستكمل الحديث.. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





### أم إسماعيل ونبع زمزم (٢)

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

ونلحظ؛ ماذا أراد به قومه؟ وكيف أراد الله به وبهم المحيث أعزه وأذلهم، ونصره وخذلهم، وبهم وخذلهم، وبهم المحيث أعزه وأذلهم، ونصره وخذلهم، وفرَّج عنه وكبتهم... ومع ذلك لم يؤمن به ولم يصدقه أحد، بعد أن رَأْوًا الآية البينة، سوى النبي الكريم لوط عليه السلام، ثم إن الخليل عليه السلام بعد أن أعزه الله وأنجاه؛ لم ييأس من تجديد الدعوة لقومه أن يعبدوا الله ويوحدوه ولا يشركوا به شيئًا، وأن يتركوا وينبذوا كل ما سواه، ومن ثمّ؛ أكرمه الله في عَقِبه من بعده، حيث



أستاذ الحديث وعلومه بكلية أصول الدين جامعة الأزهر – القاهرة

وقد لخص ذلك الحافظ ابن كثير في تفسيره للآيات ٩٩؛ ١٠١ من سورة الصافات، حيث قال: «يخبر تعالى عن خليله إبراهيم عليه السلام: أنه بعد ما نصره الله على قومه وأيس من إيمانهم بعدما شاهدوا من الآيات العظيمة: هاجر من بين أظهرهم «وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَقِ سَيَرْدِينِ (١٠٠ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَقِ



يعنى: أولادًا مطيعين، عوضًا عن قومه وعشيرته الذين فارقهم، قال تعالى: «فَبَشَرْنَاهُ بِغُلَام حَليم» (الصافات:١٠١)».

وَلَقَدُ هَاجِر هجرات طويلة، لا نطيل بذكرها، ويكفي أن نعلم أنه خرج من نواحي الكوفة بأرض العراق، إلى أرض الشام، ومعه زوجه سارة، ونبي الله لوط عليهما السلام، ثم هاجر إلى مصر، وعاد إلى الشام، وارتحل رحلات طويلة عديدة إلى مكة، حيث البلد الحرام، بالرغم من كبر سنه، وذلك واضح في ثنائه على ربه: « ٱلْحَدُدُ سِّهِ النّي وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقُ إِنَّ رَقِي لَسَمِيعُ اللّهُ عَلَى (إبراهيم، ٣٩).

ثم بارك الله له في عمره حتى أقر عينه برؤية ولد ولده: يعقوب عليه السلام، وهو نبي يوحى إليه، قال سُبْحَانَهُ: « فَإَمَّا أَعْتَرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله وَهَبَنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا (الله وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا (الله عَلَمْ الله عَلَيْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَيْ الله عَلَمْ الله عَلَيْ الله عَلَمْ الله عَلَمُ الله عَلَمْ الله عَلَمُ الله الله عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْهُ عَلَمْ الله عَلَمْ عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ الله عَلَمْ الله عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْكًا الله عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْكًا عَلَمْ عِلْمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلِمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَ

قال الحافظ ابن كثير: «لما هجر قومه في الله، وهاجر من بين أظهرهم، وكانت امرأتُه عاقرًا، لا يولد لها، ولم يكن له من الولد أحد، وهبه الله تعالى بعد ذلك الأولاد الصالحين، وجعل في ذريته النبوة والكتاب، فكل نبي بُعث بعده، فهو من ذريته، وكل كتاب نزل من السماء على نبي من الأنبياء من بعده، فعلى أحد نسله وعقبه؛ خلعة من الله وكرامة له، حيث ترك بلاده وأهلك وأقرباءه، وهاجر إلى بلد يتمكن فيها من عبادة ربه عز وجل، ودعوة الخلق إليه». (البداية والنهاية، ١٧٥٠).

وكان من الهجرات العديدة الإبراهيم عليه السيلام إلى بيت الله الحرام؛ رحلته بولده إسماعيل وهو رضيع مع أمه، حيث أنزلهما بجوار البيت الحرام، ثم عودته إليهما أكثر من مرة؛ ليحقق الرؤيا التي رآها: أنه يذبح ولده إسماعيل، وليعيدا سويًا رفع قواعد البيت وتشييد بنائه، وكان من دعائهما تتميم النعمة ببعثة خاتم النبين، كما في قوله تعالى: «رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمَ رَسُولًا مِنْهُمْ مِنْلُوا عَلَيْمٍ مُ الْكِيْكُ وَلُعِلِّمُهُمُ الْكِنْكِ وَأَلِحَكُمُهُ وَرُكِيْكُمْ الْكِنْكِ وَأَلِحَكُمُهُ وَيُوكِلُهُمُ الْكِنْكِ وَأَلِحَكُمُهُ وَيُوكِلُهُمُ الْكِنْكِ وَأَلْحَكُمُهُ وَيُوكِلُهُمُ الْكِنْكِ وَأَلْحَكُمُهُمُ الْكِنْكِ وَلُعِلِّمُهُمُ الْكِنْكِ وَلُعِلَمُهُمُ الْكِنْكِ وَأَلْحَكُمُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعَلَى وَيُوكِلُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعِلَمُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعِلْمُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعِلْمُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعِلْمُ وَلَيْكُمُهُمُ الْكِنْكِ وَالْعِلْمُ اللّهُمُ اللّهُمْ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُولُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ ال

وسيأتي-بمشيئة الله تعالى- بيان نسب ابراهيم عليه السلام إلى آدم أبى البشر عند

الحديث عن تسميته وبيان نسبه الشريف.

وأما أم إسماعيل فهي: «هَاجَرُ» وأصلها من قرية (أنْصِنَا) على الجانب الشرقي لنهر النيل قرب أسيوط بصعيد مصر، وقد اندثرت تلك القرية، وحل محلها قرية الشيخ عبادة من سنة القرية، وحل محلها قرية الشيخ عبادة من سنة لحافظة المنيا، وكانت هاجرهبة ملك مصر لسارة زوج إبراهيم عليه السلام أثناء هجرتهما إلى مصر، فوهبتها سارة لزوجها إبراهيم، فلما أنجبت هاجرُ منه إسماعيل؛ اشتدت الغيرة بسارة... والقصة معروفة مشهورة (صحيح البخاري: ٣٥٨٠م-٣٥٠).

ثم احتمل إبراهيم الخليل عليه السلام هاجر مع رضيعها إسماعيل بأمر الله تعالى فأسكنها بوادي مكة بين الجبال؛ حيث لا أنيس به ولا حسيس، ثم ذهب وتركهما هنائك، وليس عندهما سوى جراب فيه تمر وسقاء به ماء، فلما نفد ذلك، أكرم الله هاجر ورضيعها إسماعيل ثم جميع الناس بعد ذلك بماء زمزم، الذى هو طعام طعم وشفاء سُقْم.

أُسكَنَهُ أَبُوهُ إِبرُاهِيمُ

وَحِينَ شُبُّ صَاهُرَ الْحِيرَانَا

المسلسة بود إبرا حيماً أُمَّ القُرَى ومَا بِهَا مُقِيمُ واللَّهُ قَد أَكرَمَهُ بِزَمزَمْ وَقُبِلَت هَاجَرُسُكنَى جُرْهُم

وَمنْهُ بُورِكَت بَنُو عَدنَانَا

أخرج البخاري وغيره من حُديث عبدالله بن عباس رضي الله عنهما أنه قال: لَّا كَانَ بَشَ إِنْ عباس رضي الله عنهما أنه قال: لَّا كَانَ بَشَ إِنْرَاهِيمَ وَيَيْنَ أَهْله مَا كَانَ، خَرَجَ بِإِسْمَاعِيلَ وَأَمُّ إِسْمَاعِيلَ وَأَمُّ إِسْمَاعِيلَ وَأَمُّ الشَّنَّةَ فَيَدرُ فَجَعَلَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ تَشْرَبُ مِنْ الشَّنَّةَ فَيَدرُ لَبُنُهَا عَلَى صَبِيها، حَتَّى قَدمَ مَكَّةَ، فَوَضَعَهَا تَحْتَ لَبُنُهَا عَلَى صَبِيها، حَتَّى قَدمَ مَكَّةَ، فَوَضَعَهَا تَحْتَ وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ، فَوَضَعَها تَحْتَ وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ، فَوَضَعَهُمَا وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ، فَوضَعَهُمَا هَاءًا ثَحْتَ هُنَالكَ، وَوَضَعَ عَنْدُهُما جِرَابًا فِيهَ تَمْرُ وَسِقَاءَ فِيهِ أَمْ الْمَاعَ، فَوَضَعَهُمَا أَعْلَى الْمُعَلِيلَ فَقَالَتُ وَلَيْسَ بِهَا مَاءٌ، فَوَضَعَهُمُ الْمُنَا عَلَى الْبُولِهِ الْمَاعِيلَ فَقَالَتُ وَلَا الْوَادِي الَّذِي لَيْسَ فِيهِ إِنْسُ وَلا شَيْءٌ وَقَتَتُرُكُنَا لَهُ ذَلِكَ مَرَارًا، وَحَعَلَ لا لَأَتُفَتُ النَّهَا.

فَقَالَتْ لَهُ: آلله الَّذِي أُمَرَكَ بِهِذَا؟ قَالَ: نَعَمْ، قَالَتْ: إِذَنْ لا يُضَيِّعُنَا، ثُمَّ رَجَعَتْ، فَانْطَلَقَ إِبْرَاهِيمُ حَتَّى إِذَا كَانَ عَنْدَ الثَّنيَّة (المكان المرتضع) حَيْثُ كَانَ عَنْدَ الثَّنيَّة (المكان المرتضع) حَيْثُ لا يَرَوْنَهُ اسْتَقْبَلَ بِوَجْهِهُ الْبَيْتَ، ثُمَّ دَعَا بِهَوَّلاءِ الْكَلَمَات، وَرَفَعَ يَدَيْهُ فَقَالَ: « رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِهِمْ رَسُولًا وَرُغَمْ يَتَلُوا عَلَيْمِهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةُ وَلَاكِكَنَبَ وَالْحِكَمَةُ وَرُغُمْ الْكِنَبَ وَالْحِكَمَةُ وَرُزِيْ المِقرة ١٤٩٠).

وَجِعَلَتُ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ تَرْضِعُ إِسْمَاعِيلَ وَتَشْرَبُ

مِنْ ذُلِكُ الْمَاءِ، حُتِّي إِذَا نَفِدُ مَا كُ السِّقَاءِ عَطشَتْ وَعَطشَ ابْنُهُا، وَجَعَلَتْ تَنْظُرُ إِلَيْهِ يَتَلَوِّي، أَوْ قَالَ: يَتُلَبُّكُ (يتمرغ ويضرب الأرضُ برجليه من شدة الظمأ) فَانْطَلَقَتْ كَرَاهِيَةَ أَنْ تَنْظُرَ إِلَيْهِ، فَوَجَدَتْ الصَّفَا أَقْرَبَ جَبَل فِي الْأَرْضِ يَلِيهَا، فَقَاْمَتْ عَلَيْه، ثُمَّ اسْتَقْبَلَتُ الْوَادِيَّ تَنْظُرُ هَلْ تَرَى أَحَدًا؟ فَلَمْ تَرَى أَحَدًا، فَهَيَطُتْ مِنْ الصَّفَا حَتِّي إِذَا بِلَغَتْ الْوَادِيَ رَفَعَتْ طَرَفَ درْعَهَا، ثُمَّ سَعَتْ سَعْيَ ٱلإِنْسَانِ الْحُهُود حَتَّى جَاوَزُتْ الْوَادِيَ، ثُمَّ أَتَتْ الْلْرُوَةَ فَقَامَتْ عَلَيْهَا، ۚ وَنَظرَتِ هُل تَرَى أَحَدًا؟ فلمْ تَرَ أَحَدًا، فَفَعَلتْ ذَلكَ سَبْعَ مَرَّاتٍ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «فذلك سَعْيُ النَّاسِ بَيْنَهُمَا» فَلُمَّا أَشُرَفُتْ عَلَى الْمُرْوَة سَمِعَتْ صَوْتًا، فَقَالُتْ: صه (اسم فعل أمر معناه: اسكتى، فكأنها خاطبت نفسها بذلك لتحسن الاستماع) تُريدُ نَفْسَهَا، ثمَّ تَسَمَّعَتْ فَسَمِعَتْ أَيْضًا فَقَالَتْ: قَدْ أَسُمَعْتَ ﴿ أَعْثُ إِنْ كَانَ عِنْدَكَ خُيْرٌ، فَإِذَا هِيَ بِالْلَكَ عِنْدَ مَوْضِعَ زَمْزُمَ فْبَحَثُ بِعَقِيهِ، أَوْ قَالَ: بِجَنَاحِهُ حَتَّى ظُهُرَّ الْمَاءُ، فَدَهَشُتْ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ، فَجَعَلَتْ تَحَوِّضُهُ (تجعله مثل الحوض مخافة أن يسيل على الأرض) وَجَعَلَتْ تَغْرِفُ مِنْ الْمَاءِ فِي سِقَائِهَا، وَهُوَ يَفُورُ بَعْدَ

قَالُ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم: «يَرْحَمُ اللهُ أُمَّ إِسْمَاعِيلُ! لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ» أَوْ قَالَ: «لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ» أَوْ قَالَ: «لَوْ تَرَكَتْ زَمْزَمَ» مَعينًا »(ظاهرًا جاريًا على وجه الرض) قَالَ ابْنُ عَبْسًا: فَشَربَتْ وَأَرْضَعَتْ وَلَدَهَا، فَقَالُ لَهَا الْمُلكُ: لا عَبْسُ هَفَالُ لَهَا الْمُلكُ: لا تَخَافُوا الضَّيْعَة، فَإِنَّ هَا هُنَا بَيْتَ الله: يَبْنِي هَذَا الْغُلامُ وَأَبُوهُ، وَإِنَّ الله لا يُضِيعُ أَهْلَهُ، وَكَانَ النَّيْتُ مُرْتَفِعًا مِنْ الأَرْضَ كَالرَّابِيَة تَاتِيهِ السَّيُولُ فَتَأْخُذُ مُرْتَفِعًا مِنْ الأَرْضَ كَالرَّابِية تَاتِيهِ السَّيُولُ فَتَأْخُذُ عَنْ بَمِينَه وَشَمَالُه.

فَكَانَتْ كُذُلك (استمرت هاجر على تلك الحال

تغتذي بماء زمزم فيكفيها الطعام والشراب) حَتَى مَرَّتْ بهمْ رُفْقَةُ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَ- مُقْبَلِينَ مِنْ جُرْهُمَ- أَوْ أَهْلُ بَيْتَ مِنْ جُرْهُمَا لَمُقْبَلِينَ مِنْ طَرِيقَ كَدَاء (موضع بأعلى مَكة شمال غربَ الحَرم) فَنَزَلُوا فَيْ أَسْفَل مَكَّة، فَرَأُوْا طَائِرًا لَعَهُدُوا بَهَذَا الْمُوادِي وَمَا فيه مَاءً، كَانَهُمْ أَنْكُرُوا ذَاكَ، لَعَهُدُوا رَسُولَهُمْ فَاتُوْا الطَّيْرُ إِلَّا عَلَى مَاء، فَبَعَثُوا رَسُولَهُمْ فَاتَوْا المَّيْرُ اللَّاعَ مَلَى مَاء، فَبَعَثُوا رَسُولَهُمْ فَاتَوْا المَيْهُ فَاتُوا اللَّهُمُ أَنْكُرُوا ذَاكَ، فَنَظَرُ فَإِذَا هُمْ بِالْمًاء، فَاتَوْا المَيْهُمُ فَاتَوْا المَيْهُ فَاتُوا المَيْهُمُ أَنُونَ مَعَكَ أَوْ فَعَلَمُ فَاتُوا الْمَاعُلُلُ أَتُوا اللَّاءُ الْمَانُ تَنُونَ مَعَكَ أَوْ فَالُوا المَانُ الْأَنْ نَتُونَ مَعَكَ أَوْ فَالُوا المَّامُ فَقَالُوا المَّاعَيلُ أَتَوْا المَّامُ فَقَالُوا الْمَامُولُ مَعَكَ أَوْ فَالُوا أَلَوْلُوا المَّامُ فَقَوْلُ اللَّهُ الْمُعُمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ فَاتَوْا المَعْلَقُولُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمَعْمُ الْمُ الْمُولُوا مَلَوْلُوا المَامُولُ الْمُعْمُ فَاتُوا المُعْرَالُ الْمُؤْلُوا المَّامُولُ الْمُولُولُ الْمُعْمُ اللَّهُمُ الْكُولُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُهُمُ الْمُؤْلُولُوا الْعَلَامُ الْمُعْمُ الْمُعْمُولُ الْمُعُمُّ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْمُولُ الْمُعْلُولُ الْمُعْلَى الْمُؤْلُولُ الْمُعْمُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلَالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلِلُ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلِلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْ

قَالُ ابْنُ عَبَّاسِ: قَالُ النَّبَيُّ صلى الله عليه وسلم: «قَالُفَى ذَلِكَ أُمَّ إِسْمَاعِيلَ، وَهِيَ تُحِبُ الْإِنْسَ» (تحب جنسها من الناس وتانس بهم وتكره الانسرد وتستوحش منه) فَنْزَلُوا وَأَرْسَلُوا إِلَى أَهْلِيهِمْ فَنَزَلُوا مَعَهُمْ، حَتَّى إِذَا كَانَ بِهَا أَهْلُ أَنْيَاتَ مَنْهُمْ، وَشَعْلَمَ الْعَربِيَةَ مَنْهُمْ، وَأَعْجَهُمْ، وَتَعَلَمَ الْعَربِيَةَ مَنْهُمْ، وَأَنْصَلُمُمْ، وَأَعْجَهُمْ، وَشَعْلَمَ الْعَربِيَةَ مَنْهُمْ، وَأَنْصَمُهُمْ، وَأَعْجَهُمْ حِينَ شَبَ، قَلمًا أَذْرَكَ زَوَّجُوهُ الْمَرَأَةُ مِنْهُمْ، وَمَاتَتْ أُمُّ إِسْمَاعِيلَ (أخرجه البخاري: ١٣٦٣ مطولًا، ٣٣٦٤ مطولًا، ٣٣٦٤ مطولًا).

والحديث ذكره الحافظ ابن كثير في تاريخه نقلاً عن البخاري، ثم قال: «هذا الحديث من كلام ابن عباس، وموشّح برفع بعضه، وفي بعضه غرابة، وكأنه مما تلقاه ابن عباس عن الإسرائيليات (١٤».

وعقب عليه الشيخ أحمد شاكر، بقوله:
«وهــذا عجب منه، فما كـان ابـن عباس ممن
يتلقى الإسرائيليات، ثم سياق الحديث يفهم
منه ضمنًا أنه مرفوع كله، ثم لو سلمنا أن أكثره
موقوف، ما كان هناك دليل أو شبه دليل على
موقوف، ما كان هناك دليل أو شبه دليل على
انه من الإسرائيليات؛ بل يكون الأقرب أنه مما
عرفته قريش وتداولته على مرالسنين، من تاريخ
جديهم إبراهيم واسماعيل، والظاهر عندي أنه
مرفوع كله في المعنى، والله أعلمُ»، ونحو ذلك
حكم الحافظ ابن حجر على الحديث، يعنى:
والله أعلمُ (البداية والنهاية:١٩٥١-١٥٠١)
السند بتحقيق الشيخ أحمد شاكر:٥٤/٥-٨٠-

والحمد لله رب العالمين.



### نظرات في كتاب

# كتاب الرسالة

### للإمام محمد بن إدريس الشافعي

«ٱلْحَمْدُ بِلَهِ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمُتِ وَٱلْأَرْضُ » (الأنعام: ١)، وَٱلنُّورُّ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّمِ يَعْدِلُونَ » (الأنعام: ١)، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمدًا عبده ورسوله وبعد:

فكتاب الرسالة للشيخ الإمام محمد بن إدريس الشافعي ـ رحمه الله تعالى ـ هو أجل وأعظم كتب أصول الفقه، وهو أول مصنف في هذا العلم.

ومؤلفه الإمام الشافعي هو أول واضع لهذا العلم فله الأولية فيه، فكل من جاء بعده عيال عليه، وكتابه الرسالة هو إمام هذه الكتب الموضوعة بعده، فهي منسوجة على منواله.

وأرى من الفائدة قبل البدء في هذا المقال أن أُمهًد له بمقدمة تبين أهميته، وتوضح المراد به، فأقول، وبالله تعالى التوفيق والسداد:

علم أصول الفقه من علوم الآلة. علوم الوسائل .. ويقصد به القواعد والأصول التي يتمكن بها الفقيه من استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية.

فهو قواعد كلية، كقولهم: الأصل في الأمر الوجوب، وفي النهي التحريم، العموم ظني في الموجوب، وما شابه ذلك. وهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوِّم له طرق الاستدلال، وكلما كانت أصول الفقيه صحيحة كلما صح بذلك فقهه وعلا قدره، وصفا له ما تكدر لغيره. ولذا كانت عناية سلفنا بهذا العلم الشريف عناية فائقة، فصنفوا فيه المصنفات الكثيرة ما بين مطول ومختصر، وتفننوا في ذلك تفننًا.

موضوع هذا العلم:

يبحث هذا العلم في ثلاثة موضوعات إجمالاً:

#### إعداد الشيخ/ محمد عبد العزيز

الموضوع الأول: معرفة دلائل الفقه إجمالاً. وأدلة الفقه تنقسم إلى قسمين اثنين: أ. أدلة أصلية.

ب.أدلة غيرأصلية (تبعية).

فالأدلة الأصلية هي: الكتاب والسنة، وهي متفق عليها.

والأدلة غير الأصلية (التبعية) تنقسم إلى قسمين:

الأول: قسم متفق عليه بين جمهور الأمة وهو:

١ ـ الإجماع.

٢.القياس.

الأخر: قسم مختلف فيه، ومنه:

- ١ ـ الاستحسان.
- ٢. الاستصحاب.
- ٣- المصالح المرسلة.

الموضوع الثاني: معرفة كيفية الاستفادة منها: أي: ومعرفة كيفية استفادة الفقه من هذه الأدلة، أي: استنباط الأحكام الشرعية منها.

وهذا القسم من العلم هو أهم أقسام علم الأصول، بل هو لباب هذا العلم، وهو مجال استنباط الفقيه للأحكام المكتسبة من الأدلة التفصيلية، وكلما استقامت للفقيه أصول هذا القسم كانت حجته أرجح فهو الذي يضبط للفقيه النظر والاستنباط ويقوم له طرق الاستدلال.

. رسي المنظم من هذا العلم الشريف يُقَعِّدُ الأصولي القواعد التي يستطيع بها الفقيه استفادة الأحكام من الأدلة، فهي وجوه دلالة هذه

الأدلة سواء كانت هذه الأدلة نقلية أو عقلية. وهذا الموضوع سماه الغزالي طريق استثمار الأدلة، قال في المستصفى (٢/١٤): « القطب الثالث: في طرق الاستثمار، وهي أربعة: الأولى: دلالة اللفظ من حيث صيغته، وبه يتعلق النظر في صيغة الأمر، والنهي، والعموم، والخصوص، والظاهر، والمؤول، والنص.

والنظر في كتاب الأوامر والنواهي والعموم والخصوص نظرفي مقتضى الصّيع اللغوية.

. وأما الدلالة من حيث الفحوى والمفهوم فيشتمل عليه كتاب المفهوم ودليل الخطاب.

وأما الدلالة من حيث ضرورة اللفظ واقتضاؤه فيتضمن جملة من إشارات الألفاظ كقول القائل: أعتق عبدك عني، فتقول: أعتقت. فإنه يتضمن حصول الملك للملتمس ولم يتلفظا به؛ لكنه من ضرورة ملفوظهما ومقتضاه.

. وأما الدلالة من حيث معقول اللفظ فهو كقوله صلى الله عليه وسلم: « لا يقضي القاضي وهو غضبان » (رواه البخاري (١٧١٨)، ومسلم (١٧١٧) من حديث أبي بكرة . رضي الله عنه . . )

فإنه يدل على الجائع والمريض والحاقن بمعقول معناه، ومنه ينشأ القياس وينجر إلى بيان جميع أحكام القياس وأقسامه».

الموضوع الثالث: معرفة حال المستفيد:

أي: طالب الحكم الفقهي من الدليل التفصيلي، وهو المجتهد فيتعرض هذا العلم لبيان:

. معنى الاجتهاد.

. معنى التقليد.

. بيان شروط المجتهد.

. بيان مراتب المجتهدين.

بيان حكم التقليد، ومتى يحل؟

. بيان شروط التقليد.

بيان متى يحل للمجتهد التقليد؟

. آداب المفتى والمستفتى.

و نحو هذه الأبواب الإجمالية، التي يحتاج إليه الناظرية هذا العلم العالي القدر.

> فهذه هي موضوعات هذا العلم الشريف. متى نشأ هذا العلم؟

نشأ هذا العلم مع نشأة علم الفقه، فهو مصاحب

له من حيث النشأة. فلا فقه بلا مناهج استدلال، ولا قواعد ضابطة.

وقد أشار لبعض مباحثه

النبي صلى الله عليه وسلم: كقوله صلى الله عليه وسلم للخثعمية عندما سألته عن أداء الحج عن أبيها الكبير الذي لا يستطيع الحج: «أرأيت إن كان على أبيك دين فقضيتيه أينفعه ذلك؟ قالت: نعم. قال: فدين الله أحق بالقضاء» (رواه البخاري (١٥١٣)).

فأشار النبي صلى الله عليه وسلم للقياس وأرشد إليه، وبين الجامع بين الأصل والفرع وهو العلة. ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: «لو قلت نعم لوجبت، ولما استطعتم» (رواه مسلم (١٣٣٧)) فبين أن البخاري القطعة الأخيرة منه (٧٢٨٨))؛ فبين أن الأصل في الأمر الوجوب.

ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: «هل هو إلا بَضْعَة منك؟» (أخرجه أحمد (٢٢/٤)، ٢١)، وأبو داود (١٨٢)، والترمذي (٨٥)، والنسائي (١٦٥)، وابن ماجه(٤٨٣))؛ فأشار إلى علة عدم النقض بالس.

وقد كان أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ممن كانت تدور عليهم الفتوى على علم تام بهذا العلم، وإن لم يعرفوه بهذا الأسم.

فقد كانوا على علم باللغة العربية وأساليبها، وبها يعرف العام والخاص، والمطلق والمقيد، والحقيقة والمجاز، وواضح الدلالة ومراتبه، وخفي الدلالة ومراتبه، والنص، والإشارة والمفهوم، وما يفيد التحريم...

كما عاصروا التنزيل فعرفوا أسباب النزول، والناسخ والمنسوخ، ورأوا تنزيل النبي صلى الله عليه وسلم للنصوص على الوقائع المختلفة. وأخذوا القرآن والسنة مشافهة من النبي صلى الله عليه وسلم، أو من بعضهم وهم عدول، فعرفوا ما يستدل به من غيره.

وعنهم أخذ التابعون، من بعدهم فقد كان علم الأصول مختلطاً بعلم الفقة لا ينفك عنه، وخذ الفقه.

ثم ظهرت في أواخر عهد التابعين مدرستان: إحداهما: مدرستان: إحداهما: مدرسة أهدل الحديث مدرسة أهدل الحديث وخاصة المدينة النبوية. وجعلت جل اهتمامها أوعية للعلم حافظين للسنن والأثار، إلا أنهم نادرًا ما أخذوا بالقياس، وكانوا يقفون عند ظواهر النصوص؛ وذلك لكثرة ما عندهم من الأثار عن الرسول صلى الله عليه وسلم وصحابته الأعلام. قال عنهم الإمام فخرالدين الرازي في كتابه مناقب الإمام الشافعي فريقين: أصحاب الحديث، وأصحاب الرأي.

أما أصحاب الحديث: فكانوا حافظين الأخبار رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا أنهم كانوا عاجزين عن النظر والجدل، وكلما أورد عليهم أصحاب الرأي سؤالاً أو إشكالاً بقوا على ما في أيديهم عاجزين متحيرين».

وظهرت مدرسة أخرى: عرفت بمدرسة الرأي، وتمركزت بالعراق وهم أهل الكوفة، وصرفت جل اهتمامها إلى الفقه ذلك أنهم رأوا أن جل الأحكام معللة، معقولة المعنى فصرفوا جهدهم لمعرفة علل الأحكام، ووضعوا قواعد وضوابط لقبول السنن والأخبار ذلك أنه ظهر لديهم أهل الأهواء والبدع، فإذا جاءتهم السنن عرضوها على تلك الضوابط فإن خالفتها ردوها وتحرجوا من قبولها.

قال عنهم الإمام فخر الدين الرازي في إرشاد الطالبين في الموضع السابق «وأما أصحاب الرأي فكانوا أصحاب الرجدل والنظر إلا أنهم كانوا فارغين من معرفة الآثار والسنن، وهي مدرسة الكوفة». وعاب أهل كل مدرسة ما عليه أتباع المدرسة الأخرى، ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن

ورمتها بقوارس الكلمات، وتراشقت معها بخشن الألفاظ، وحوشي الاتهامات. فرمى أهل الحديث أهل الرائي بأنهم يأخذون بالظنون، ويحكمون آراء الرجال في سنة النبي صلى الله عليه وسلم، حتى قال أبو مزاحم الخاقني:

أَهْلُ الْكَلَامِ وَأَهْلُ الرَّأْيِ قُدْ عَدمُوا

عَلِمَ الْحَدِيثِ الَّذِي يَنْجُو بِهِ الرَّجُلُ لُوْ أَنَّهُمْ عَرَفُوا الْآشَارَ مَـا انْحَـرَفُوا عَنْهَا إِلَى غَيْرِهَا، لَكَنَّهُمْ جَهلُـوا

(شرف أصحاب الحديث للخطيب البغدادي (شرف أصحاب الحديث (١٤٣/٢))

ورمى أصحاب الرأي أصحاب الحديث بالجمود وقلة الفهم.

> حتى قالِ قائلهم عائبًا أصحاب الحديث: زَوَامِلُ للأُخْبَارِ لا عَلْمَ عِنْدَهُمُ

ُ بِجَيِّدِهَا إِلاَ كُعِلْمِ الأَبَاعِـرِ لَعَمَرُكَ مَا يَدْرِي الْبَعِيرُ إِذِا غَـدَا

بِأَحْمَالِهِ أُورَاحَ مَا فِي الْغَرَائِرِ

أضف إلى هذا كثرة الفتوح، واختلاط اللسان العربي بغيره من الألسنة، حتى فشت العجمة، وانتشر اللحن حتى بين بعض أبناء العرب الأقحاح، وفقدت الملكة اللسانية سلامتها، وكثرت الاشتباهات والاحتمالات، وتشعبت طرق المجتهدين.

فلما ظهرت الحاجة قيَّض الله لهذا العلم من جمع مباحثه وبينها وأوضحها للناس فانفصلت عن الفقه علمًا مستقلا له حدوده المميزة، وتأخر ذلك حتى أواخر القرن الثاني عندما دوَّنها الشافعي في رسالته المشهورة لعبد الرحمن بن مهدي. وهو شاب عندما أرسل إليه يسأله أن: « أن يضع له كتابًا فيه: معاني القرآن، ويجمع فنون الأخبار فيه، وحجة الإجماع، وبيان الناسخ والمنسوخ من القرآن والسنة ». (تاريخ بغداد (٦٤/٢، ٢٥).

قال علي بن المديني: «قلت: لمحمد بن إدريس الشافعي أجب عبدالرحمن بن مهدي عن كتابه فقد كتب إليك يسألك وهو متشوق إلى جوابك. قال: فأجابه الشافعي. وهو كتاب الرسالة التي كتبت عنه بالعراق، وإنما هي رسالته إلى عبد الرحمن بن مهدي». (الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء (ص ٧٧))

فكتب الشافعي رسالته لابن مهدي، فكانت أول مدوِّن مستقل في أصول الفقه، فحاز قصب السبق، وكان له في هذا العلم قدم الصدق.

هذا ما يسره اللّه لي في هذا المقال، فإن يكن صوابًا فالحمد لله، وإن تكن الأخرى فمني ومن الشيطان، وإلى لقاء آخر نستكمل به مقصد هذا المقال.



#### الإمام أبو عمرو الداني

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

حديثنا بعون الله عن عَلَم من أعلام القراءات، وصفه ابن الجزري بقوله: (الإمام العلامة الحافظ، أستاذ الأستاذين، وشيخ مشايخ المقرئين).

هو عثمان بن سعيد بن عثمان بن سعيد بن عمر، الإمام الحافظ أبو عمرو الأموي مولاهم الترطبي، المعروف بابن الصيرية، ويعرف أيضاً بأبي عمرو الداني، لنزوله بدانية بالأندلس، ولد سنة ٣٧١هـ.

#### رحلته في طلب العلم:

ابتدأ طلب العلم في سنة ست وثمانين وثلاثمائة، ورحل إلى المشرق سنة سبع وتسعين، فمكث بالقيروان أربعة أشهر يكتب عن علمائها، ثم توجه إلى مصر فمكث بها باقي العام والعام الذي يليه ، وقرأ بها القرآن، وكتب الحديث والفقه، والقراءات، ثم توجه إلى مكة للحج، وكتب بها عن أبي العباس أحمد البخاري، وعن أبي الحسن بن فراس، ثم عاد المغرب ومنها إلى الأندلس، فمكث بقرطبة ثم الغرب ومنها إلى الأندلس، فمكث بقرطبة ثم خرج إلى الثغرة فسكن سرقسطة سبعة أعوام، ودخل دانية سنة تسع وأربعمائة.

ورحلات الداني هذه كان بعضها طلبًا للسماع على الشيوخ وبعضها طلبًا للأمن



د. أسامة صابر

والاستقرار بعد انتشار الفتن في أرجاء قرطبة، وقد استقر به المقام بدانية؛ لأن ملكها يومئذ مجاهد بن يوسف بن علي كان معتنيًا بعلم القراءات؛ يُكرم أهلها وله فيها نصيب وافر، فظل بدانية إلى أن توفي؛ رحمه الله.

#### مكانته العلمية في علم القراءات:

اجتهد في علم القراءات، وعرضها على الشيوخ في مدن الأندلس ومصر، ويقول: (ما رأيت شيئًا قط إلا كتبته، ولا كتبته إلا وحفظته، ولا حفظته فنسيته)، وكتابه جامع البيان أوضح دليل على سعة مروياته، هذا مع ما أوتيه من الضبط والتدقيق والمعرفة بتاريخ الرواة وطبقاتهم.

علم الحديث: له فيه حظ عظيم رواية ودراية، وله اعتناء بالأسانيد في الأحاديث المرفوعة، والآثار، وكلام السلف، مع معرفة برجال الحديث وعلم الجرح والتعديل، والمصطلح، قال عنه ابن بشكوال: (وله معرفة بالحديث وطرقه وأسماء رجاله ونقلته)، وكتابه (السنن الواردة في الفتن) شاهد على ذلك، قال الذهبي: (وكتاب الفتن الكائنة مجلد يدل على تبحُره في الحديث).

الفقه: نشأ الإمام الداني بقرطبة وأهلها يهتمون بالفقه، وقرأ على فقهائها، واعتمد على فقه الإمام مالك.



اللغة: كان متمكنًا من علم النحو، محيطًا بمذاهب النحويين واختلافهم، ويرجِّح ما يراه صوابًا من أقوالهم.

عقيدته: كان على نهج أهل السنة يق معتقدهم، متبعًا للكتاب والسنة، مجانبًا لأهل البدع والزيغ، يثبت أسماء الله تعالى وصفاته من غير تشبيه ولا تعطيل، يقول رحمه الله:

ومن صحيح ما أتى به الخبر

وشاع في الناس قديما وانتشر نزول ربنا بلا امتراء

في كل ليلة إلى السماء

ويقول:

كلم موسى عبده تكليمًا

ولم يزل مدبرًا حكيمًا شيوخه:

عد سبعين شيخًا له، ومن أهمهم في القراءات: فارس بن أحمد بن موسى أبو الفتح الحمصي، وعبد العزيز بن جعفر الفارسي، ومحمد بن أحمد بن علي أبو مسلم البغدادي، وطاهر بن عبد الله بن غلبون، وخلف بن إبراهيم بن خاقان.

ومن شيوخه في الحديث: عبد الرحمن بن عثمان القشيري، ومحمد بن خليفة بن عبد الجبار، ويروي عن أئمة الحديث؛ أمثال البخاري ومسلم وأحمد والنسائي بأسانيد عالية.

ومن تلاميذه: ولده أبو العباس، وإبراهيم بن خلف بن معاوية، وأبو داود سليمان بن أبي القاسم نجاح، وأبو تمام غالب بن عبيد الله القيسي، وأبو عبد الله محمد بن مزاحم، وخلق كثير.

#### مؤلفاته:

زادت على المائة، أغلبها في علم القراءات، وقد أثنى عليها العلماء.

قال الذهبي: (والقراء خاضعون لتصانيفه، واثقون بنقله في القراءات، والرسم، والتجويد، والوقف والابتداء، وغير ذلك).

وقال ابن الجزري: (ومن نظر كتبه علم مقدار الرجل، وما وهبه الله تعالى فيه، فسبحان الفتاح العليم).

#### ومن مصنفاته:

التيسير في القراءات السبع. جامع البيان في القراءات السبع. المكتفى في الوقف والابتدا. المقنع في رسم المصحف. الأرجوزة في أصول السنة.

المفردات. الإمالات.

البيان في عد آي القرآن.

#### ثناء العلماء عليه:

قال الإمام أبو عبد الله محمد بن أبي نصر الحميدي: (طلب علم القراءات، وقرأ وسمع الكثير، وعاد إلى الأندلس؛ فتصدر بالقراءات، وألف فيها تواليف معروفة).

وقال أبو جعفر أحمد بن عبد الملك الضبي: (إمام وقته في الإقراء، محدّث مكثر أديب).

وقال الذهبي: (ما يزال القراء معترفين ببراعة أبي عمرو الداني، وتحقيقه واتقانه، وعليه عمدتهم فيما ينقله من الرسم والتجويد والوجوه).

وقال السيوطي: (وكان أحد الأئمة في علم القراءات ورواياته، وتفسيره، ومعانيه، وطرقه وإعرابه، وله معرفة بالحديث وطرقه ورجاله، من أهل الذكاء والحفظ والإتقان، دَيِّناً فاضلاً، مجاب الدعوة).

وقال: (إلى أبي عمرو المنتهى في تحرير علم القراءات، وعلم المصاحف، مع البراعة في علم الحديث والتفسير والنحو).

#### وفاته:

توفي –رحمه الله- في النصف من شوال سنة ٤٤٤هـ.

> وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.



### استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية



#### د . ياسر لعى عبد المنعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية بجامعة التضامن الفرنسية العربية

فَلَيْنفِقَ مِمَّا ءَاننهُ ٱللَّهُ " (الطلاق: ٧).

وعن ثوبان مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «أفضل دينار ينفقه الرجل، دينار أنفقه على عياله، ودينار أنفقه على أضفه على أنفقه على أسبيل الله، ودينار أنفقه على دابته في سبيل الله، والبخاري ٥٧٥).

هذا الحديث يأخذ بيد الرجل ويهدهد عليه ويحثه تجاه الإنفاق على أولاده، ولكن:

أولا: يجب أن نحدد موقفنا المالي حتى نحدد أوجه الخلاف والاتفاق في الإنفاق ومن يقود عملية الإدارة المالية للبيت.

وفي هذا الاختبار الآتي عدة أوجه للإنفاق لتقيم نمط إنفاقك فيها وموقفك المالي، ثم بعد ذلك تتخذ القرار المناسب. (امرأة بدرجة امتياز، شريف شحاتة، ص٨٦، طبعة إبداع للإعلام والنشر ٨٠٠٨م).

أجب عن هذه الأسئلة العامة أولاً:

١- إذا كنت متزوجًا، أعط نفسك نقطتين.

٢- إذا كنت خاطبًا، أعطَ نفسك نقطة واحدة.

٣- إذا كنت أنت أو زوجك جامعيين، أعطِ نفسك نقطتين.

إذا كنت أنت أو زوجك ذا درجة علمية متقدمة،
 أعط نفسك نقطتين.

٥- إذا كنت أميًا، أي لا تستطيع القراءة اخصم ٥ نقاط.

آدا كنت تتبرع ببعض المال في الخير، أعطِ نفسك
 فقاط.

٧- إذا كنت تخرج ٥٪ من مجموع الدخل السنوي في عمل الخير، أعط نفسك ١٠ نقاط.

 ٨- إذا لم تتبرع بأي شيء أو تعطي أي شيء دون مقابل، اخصم ٥ نقاط.

٩- إذا كان لديك أطفال، أضف ٥ نقاط.

١٠- إذا كنت تشعر بمقدرتك على إعالة أطفائك،
 أعط نفسك نقطتين.

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستهديه، ونستلهمه سبحانه الرشد والصواب، ونعوذ به من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

ذكرنا في العدد الماضي بعض استراتيجيات إدارة الخلافات الزوجية، وذكرنا أن المتأمل في أحوال بيوت المسلمين يمكن أن يجد أن كثيرًا من المشكلات تتلخص في:

١- طلب الرجل لزوجته وتمنعها.

٢- معاملة الأهل وإدارة الخلاف.

٣- الإنفاق أو الإدارة المالية.

وقلنا بأن على العبد أن يُحْسن إدارة الخلاف الزوجي؛ وذلك بالتزامه بآداب ونصائح عامة عند الحوار أو العتاب أو الإصلاح، ومنها:

• اعلم أن اللوم للمخطئة لا يأتي بخير غالبًا.

• أبعد الحاجز الضبابي عن عينيها.

• استخدم العبارات اللطيفة في إصلاح خطئها.

• ترك الجدال أكثر إقناعًا من الجدال.

ضع نفسك مكانها ثم ابحث عن الحل.

• ما كان الرفق في شيء إلا زانه.

• دعها تتوصل لفكرتك.

• عندما تنتقدها اذكر جوانب الصواب لديها.

• لا تفتش عن أخطائها الخفية.

• استفسر عن خطئها مع إحسان الظن والتثبت.

 امتدح الزوجة على قليل صوابها يكثر منها الصواب.

• تذكر أن الكلمة القاسية في العتاب لها كلمة طيبة مرادفة تؤدي المعنى نفسه.

 اجعل الخطأ هيئًا ويسيرًا، وابن الثقة في نفس زوجتك لإصلاحه.

• تذكر أنها تتعامل بعاطفتها أكثر من عقلها.

وذكرنا اقتراحات حلول للمشكلتين الأولى والثانية في العدد السابق، والآن مع المشكلة الثالثة:

المشكلة الثالثة:

٣- الإدارة المالية والإنفاق

قَالَ تَعالَى: « لَيْنُفِقُّ ذُوسَعَةٍ مِن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُۥ



#### المصروفات:

- ١- اذا كنت تشترى أغراضك باستخدام قائمة، أعط نفسك نقطة واحدة.
- ٢- إذا كنت تلجأ للتخفيضات والعروض الخاصة في معظم مشترياتك أعط نفسك ٥ نقاط.
- ٣- إذا كنت تخطط للمصروفات بوضع ميزانية، أعط نفسك نقطتين.
- ٤- إُذا كنت تشتري سيارة ولا تؤجر، أعط نفسك ٥ نقاط.
- ٥- إذا كنت تأكل خارج البيت مرتين أسبوعيًّا أو أقل، أعط نفسك ٥ نقاط.

#### التوفير:

- ١- إذا كنت تدخر ١٠٪ أو أكثر من مجموع الدخل السنوي، ويبقى مُدخَرًا، أعط نفسك ١٥ نقطة.
- ٧-إذا كنت تدخر٥٪ أو أكثر من مجموع الدخل، أعط نفسك ٥ نقاط.
- ٣- إذا كنت تدخر ٣٪ أو أقل من الدخل السنوي، أعط نفسك نقطة واحدة.

#### الرصيده

- ١- إذا كان لديك رصيد جيد، أعط نفسك ٥ نقاط.
- ٢- إذا تأخرت ٣ مرات عن سداد دين العام الماضي اخصم نقطة واحدة.

#### المنزل:

- إذا كنت تؤجر للدة أكثر من ٥ سنوات، اخصم ١٠ نقاط.

#### الرهون:

- إذا كانت لديك رهن أقل من ٢٠٪ من مجموع الدخل السنوي، أعط نفسك ١٠ نقاط.
- إذا كانت الرهون أكثر من ٤٠٪ من الدخل السنوي، اخصم ٥ نقاط.

#### دين بالتقسيط:

- إذا لم يكن لديك أي ديون أو أقساط أضف ١٠ نقاط.
- -إذا كانت لديك ديون بالتقسيط تزيد على ١٥٪ من الدخل السنوي، اخصم ٥ نقاط.
- التقاعد: إذا كنت تدخر لمرحلة التقاعد، أعط نفسك ١٠ نقاط.

#### الاستثمار:

- إذا كانت استثماراتك متنوعة، أعط نفسك ٣ نقاط.

#### نقاط اضافية:

- أعط نفسك ٥ نقاط إذا كان أولادك يعيشون في سعادةً وصحة جيدة إلى حد ما.
  - تقديرالدرجات:
- ٨٨٠ إلى أكثر: ممتاز، يعنى أنك شخص اقتصادي

- عظيم، تنفق بحكمة وعقل وتدخر، وتقوم بكل شيء تريده وفق حدوده القصوى!
- من ٦٥ إلى ٧٩: أنت في طريق التحسن، تقوم بأشياء كثيرة جيدة، ولكن يمكنك القيام بما هو أفضل!
- من ٥٠ إلى ٦٤: بعض الأشياء تسير على ما يرام، ولكن هناك بعض العلامات التحذيرية- انتبه إليها
- من ٣٠ إلى ٤٩: أنت تناضل على كثير من الجبهات، عليك التحرك حالا قبل أن تسوء الأمور.
- من ١٠ إلى ٢٩: تحذير.. أنت في خطر وعلى وشك الإفلاس، اهـ. (امرأة بدرجة امتياز، شريف شحاتة، طبعة إبداء للطباعة والنشر ٢٠٠٨م).
  - استعد للأحداث التالية.
- في أي وقت يمكنك أن تبدأ من جديد بترتيب الأشياء بشكل صحيح وتعيد تقييم أوضاعك المالية، لا تقل: إن الوقت قد فات، ابدأ ولا تقلق!
- واعلم يا أخي الكريم بعد هذا العرض الموجز لمعرفة موقفك المالي أن الخلاصة:
- أنه لا يوجد نظام أمثل للإدارة المالية، ولكن يوجد نظام أنسب لكل واحد حسب واقعه وظروفه ودخله.. وهذا الأمر قابل للتفاوض، مثال: منا من يجب أن يعطى المصروف أول الشهر، ولا يسأل عن أي شيء، ومنا من يعطى يومًا بيوم، ومنا من يشتري كل الأغراض، وهكذا.
- إنني لا أستطيع أن أنصحك نصيحة واحدة عامة، فلك أن تنظم حياتك وتشرك معك زوجتك، جرب كل هذه الأنظمة وفق حالك وحسب زوجتك، وحسب دخلك، ولا تضيق على زوجتك، وحثها على الادخار، وكافئها إن هي ادخرت من المصروف شيئا، وضاعفه
- وإن رأيتها تشتري أغراضًا شخصية أخبرها أن هذا حقها عليك، وأعطها ثمنه وقسم المصروف عشرة أيام، وعشرة أيام، وعشرة أيام، أو قسمها أسبوعًا أسبوعًا، أو اشتر أغراضك الأساسية ذات الأثمان الغالية، واترك لُزوجتك بعض الماليات، ولا تسألها عن باقى المصروف لعلها تتصدق به، أو تنفقه على أهلها واتق الله في النساء وهذه إحدى نساء حديث أم زرع تصفُ زوجها بأنه إذا خرج أسد وإذا دخل فهد ولا بسأل عما عهد (من بقايا طعام أو صغائر الماليات أو بعض الملابس فلعلها تصدقت بها على أهلها وهكذا). هذا ولا أعفى الزوجات من مشاركتهن في إدارة هذا الخلاف وحل إشكاله.
  - دمتم بخير وسعادة ومودة...
- هذا وصل اللهم وسَلم على سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، والحمد لله رب العالمين.



### الحل الأجتماعي والنفسي لشكلة العاطفة وتغلبها على الشباب

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وبعد:

فقد تحدثنا في مقالات سابقة عن العوامل التي تساعد الشباب على التغلب على العاطفة وما يتبعها من أثار قد تكون سلبية مؤثرة على شخصيتهم، وتكلمنا على هذه الأثار، ونتحدث اليوم عن الحل الاجتماعي لهذه الشكلة:

ا- يرجع المختصون علاج هذه المشكلة لدى الشباب الى وجود القدوة الحسنة أو المثال الطيب الذي يقتدى به والذي يقدم للشباب العون والنصح والإرشاد.

٧- توفير فرص التعبير عن الرأي، يقول المختصون في علم الاجتماع: إن عدم توفير فرص التنفيس والتعبير عن المشاعر نتيجة الصراع الذي يستشعره بين القيم التي شبّ عليها والتي تلقاها من الآباء وبين واقع الحياة الحديثة، ويعبر عن ذلك عادة بالصراع بين الأجيال والصراع بين القديم والحديث.

#### مراعاة فارق السن:

وهذا من الآداب المهمة في هذا الباب، وأعني مراعاة اختلاف الزمان بين جيل الشيوخ وجيل الشباب، بحيث يعلم الشاب أنه لا يمكن دائمًا حمل الناس على رأيه لا سيما إذا كانوا شيوخًا كبارًا، وعليه نقول: إن الشباب قبل أن يُقدم على الشيء عليه أن يقوم بعملية وزن قبل أن يُقدم على الشيء عليه أن يقوم بعملية وزن وتقييم لتركه أو فعله في ضوء الكتاب والسنة، «لاَثْقَرِّمُوا بَنْ يَكُن يَكُن يَكُن الله ورَسُولِهِ» (الجحرات: ١)، فإذا ظهر الفعل أو الترك مرضيًا مقبولاً موافقًا للكتاب والسنة ومنهج السلف انبعث في النفس رغبة فيه، واتجاه إليه ثم أقدم عليه، وإن كان الأمر خلاف ذلك انكمشت النفس عنه وكرهته وأحجمت عنه.

#### اعداد المرحمن بن صالح الجيران

كيف يعمل الشاب في حال ورود الخلاف بين رأيين أو عالمن؟

وهنا تبرز أهمية الفهم فيما تلجلج في صدر الشباب من مسائل؛ فعليه أولاً التثبت ومعرفة ما يختلف فيه.

- قال صالح بن الإمام أحمد بن حنبل: سألت أبي عن الرجل يكون في القرية وقد روى الحديث ووردت عليه مسألة فيها أحاديث مختلفة. كيف يصنع؟ قال: لا نقل فيها شبئًا.

- وقال إسحاق بن إبراهيم لأبي عبد الله- يعني الإمام أحمد-: يكون الرجل في القرية فيسأل عن الشيء الذي فيه اختلاف؟

قال: يفتي بما يوافق الكتاب والسنة، وما لم يوافق الكتاب والسنة أمسك عنه، قيل له: فيخاف عليه؟ قال: لا.

فإن اجتمع أهل العلم على قول فلا يسعه الخروج عن أقوالهم؛ لقوله تعالى: « وَمَن يُشَاقِق ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ فُوَلِدٍ مَا تَوَلَّى وَنُصَالِدٍ جَهَنَمٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا » (النساء:١٥٥).

فإن اختلفوا فقد قال الله تعالى: «فَإِن لَنَزَعُلُمْ فِ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ » (النساء:٥٩)، وقوله: « وَمَا اَخْلَفْتُمُ فِرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ » (الشورى:١٠).

فإن اختلفت أدلة كل فريق وكل عنده دليل فليتبع الأفضل والأحسن؛ لقوله تعالى: « اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّعُمُونَ الْقَوْلَ وَلاَ يتكلف ما وراء ذلك. فَيَسَّعُمُونَ أَلْمَرِ ١٨٠)، ولا يتكلف ما وراء ذلك. فعن أبي موسى رضي الله عنه قال: من علمه الله علمًا فليعلمه الناس، وإياه أن يقول: ما لا علم له به، فيصير من المتكلفين ويمرق من المدين. (هذه الأثار أوردها



شمس الدين أبو عبد الله محمد بن مفلح المقدسي الحنبلي في «الآداب الشرعية والمنح المرعية»: ٥٢٠/١).

فهذه الآثار وغيرها كثير تقضي بأن لا يتكلف أحد شيئًا في دين الله، ولا يكلف الله نفسًا إلا وسعها، فإذا كان عندك علم في المسألة فقل ولا تتكلف فيها، قال الله تعالى: « وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَّادَ كُلُّ أُوْلَٰ يَكُ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا » (الإسراء:٣٦).

لما ذكرنا بعض مشكلات الشباب يجدر بنا هنا أن نذكر قاعدة مهمة تساهم مساهمة جادة في حل معضلات الشباب، وهي: كيف نراجع أقوال العلماء؟

#### متى يُراجَع العالم وكيف؟

إذا انقدح في ذهن الشاب شيء لا يدري أهو من الحق أو لا، أو شيء لا يدري أهو راجح أو مرجوح، أو إذا أشكل عليه قول العالم الرباني، فماذا يصنع؟ شما لا بد من التروي وعدم العجلة بالإنكار دون تثبّت، وخاصة في مواضع الاجتهاد والاحتمال، كما ينبغي الحذر من المعارضة لمجرد المعارضة ولكي يقال بأن فلانا استدرك على العالم الفلاني خطأه وهكذا. وعليه أقول لا بد من التدرج وملاحظة هذه الأمور؛ أولا تعرف موقع مسألتك في ميزان الشريعة هل هي من المسائل الكلية الواضحة أم الدقيقة التي تخفى. فانيا؛ ثم انظر إلى مآلها بالنسبة لحال أهل الزمان من حيث المعلحة بذكرها أو عدمه ومن حيث المصلحة بذكرها أو عدمها.

ثالثا: انظر إلى عقول الناس هل تتقبلها إما على سبيل العموم أو على سبيل الخصوص إذا كانت غير لائقة بعموم الناس، فهذا شأن السلف في ذلك.

أما إذا لم يكن لمسألتك مساغ فالسكوت خير في هذه الحال.

وليس معنى هذا أن طالب العلم يكتم علمًا في الشريعة وإنما هو مراعاة الحال ولكل مقام مقال. فعن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال: كنتُ ردف النبي صلى الله عليه وسلم على حمار، فقال: «يا معاذ، هل تدري ما حق الله على عباده؟ وما حق العباد على الله؟ قلتُ: الله ورسوله أعلم. قال: «فإن حق الله على العباد أن يعبدوه، ولا يشركوا به شيئًا وحق العباد على الله ألا يعذب من لا يشرك به شيئًا». فقلت: يا رسول الله، أفلا أبشر الناس؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا». (البخاري: ١٢٧).

وقال علي رضي الله عنه: «حدُّثوا الناس بما يعرفون، أتحبون أن يُكذب الله ورسوله».

ومثله قول ابن مسعود رضي الله عنه: «ما أنت بمحدث قومًا حديثًا لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة». (مسلم: ١٤).

قال الحافظ: «وممن كره التحديث ببعض دون بعض: أحمد في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، ومالك في أحاديث الصفات، ومن قبلهم أبو هريرة، كما تقدم عنه في حديث الجرابين وأن المراد ما يقع في الفتن.

ونحوه عن حذيفة، وعن الحسن أنه أنكر تحديث أنس للحجاج بقصة العُرنيين؛ لأنه اتخذها وسيلة إلى ما كان يعتمده من المبالغة في سفك الدماء بتأويله الواهي، وضابط ذلك أن يكون ظاهر بتأويله الواهي، وضابط ذلك أن يكون ظاهر مراد، فالإمساك عنه عند من يخشى عليه الأخذ بظاهره مطلوب، والله أعلم». (الصحيحة: ٢٩٩٣). كل ما يعلم مما هو حق يطلب نشره وإن كان من علم الشريعة ومما يفيد علمًا بالأحكام، بلذلك ينقسم فمنه ما هو مطلوب النشر وهو غالب علم الشريعة، ومنه ما لا يطلب نشره بإطلاق أو لا يطلب نشره بإطلاق أو لا يطلب نشره بإطلاق أو لا يطلب نشره بالنسبة إلى حال أو وقت أو شخص. اهد. (الموافقات؛

ويزيد الأمر وضوحًا بقوله: «إنك تعرض مسألتك على الشريعة، فإن صحت في ميزانها فانظر في مآلها بالنسبة إلى حال الزمان وأهله، فإن لم يؤد ذكرها إلى مفسدة فأعرضها في ذهنك على العقول فإن قبلتها فلك أن تتكلم فيها، إما على العموم إن كانت مما تقبله العقول على العموم وإما على الخصوص إن كانت غير لائقة بالعموم، وإن لم يكن لمسألتك هذا المساغ فالسكوت عنها هو الجاري على وفق المصلحة الشرعية والعقلية». اهد. (الموافقات ١٩١/٤).

فلو عمل الشباب بهذه القاعدة لأمكن القضاء على كثير من الإشكالات التي ترد على أقوال أهل العلم وبالتالي تحميل أقوال العلماء ما لا تحتمل.

وليس المراد من هذا ترك الاعتراض على العلماء بالكلية، بل المراد ترك الاعتراض في موضع الاحتمال والاجتهاد، وترك الاعتراض المقصود لذاته، وترك المبادرة إلى الاعتراض دون تثبت وتبين. (قواعد في التعامل مع العلماء، لعبد الرحمن اللويحق ص١٧٧).

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





منذ عام ۱۹۸۲



äiw

## شركة نيوبرسدان للطباعة

العاشر من رمضان - المنطقة الصناعية ب ١ - قطعة رقم ب ٢ - VII تيلفون: ۲۰/۲۱/۲۲ - ۲۰/۹۹۰۱۹ - فاكس: ۲۲،۰۰٤۹۹۰۲ - فاكس

> info@newpressdan.com www.newpressdan.com









pressdanegypt (in (f) newpressdan

