## وقفات مع مفهوم التراث الإسلامي وأهميته









أعلم من الرعيل الأول

#### السلام عليكم

#### تطاول الأقزام

يتطاول كثير ممن يسمون أنفسهم إعلاميين، أو مفكرين على أطهر خلق الله تعالى من صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم، والواحد منهم ربما لا يُحسن أن يتوضأ- هذا لو كان يصلي-، ولا يحسن أن يقرأ الفاتحة، أو سورة قصيرة من المصحف.

وشرف الصحابة معروف من كتاب الله، وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام، ومن تاريخهم المجيد في نشر الإسلام، وفتح الأمصار، وملء الأرض عدلًا وقسطًا، بعد أن مُلئت ظلمًا وجورًا، ومع هذا لا يزال الأقزام يتطاولون على الصحابة الأعلام، ويكذبون القرآن الذي الأقزام يتطاولون على الصحابة الأعلام، ويكذبون القرآن الذي قال فيهم: «وَالسَّبِقُونَ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِينَ وَالْأَصَارِ وَالَّذِينَ اتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحَتْهَا الْأَنْهَارُ خَلِينَ فَهَا أَلْأَنْهَارُ التوبة: ١٠٠).

وبذهاب جيل الصحابة قل الخير، وانتشر الخوف، إلى أن وصلت الأجيال إلى ما نحن فيهِ من الذلة والهوان.

عَنْ أَبِي بُرُدَةَ، عَنْ أَبِيه، رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «... وَأَصْحَابِي أَمَنَهٌ لأُمَّتِي، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِي أَتَى أَمُّتَي مَا يُوعَدُونَ». (رواه مسلم: ٢٥٣١).

ُ فهل يستطيع أقرام عصرنا أن يفتحوا بلدًا واحدًا مما فتحه الصحابة الأعلام، وسُلب من الأمة لضعفها وذلها، أم أن عملهم مجرد استرزاق وأكل عيش؟

#### التحرير

#### بريد القراء

#### «بريد القراء»، أول باب تفاعلي إعلامي منذ القرن الـ ١٨

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل الكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء»، في مجلة التوحيد، فيرجى لمن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.

# نَاعِنْهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الجنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

جمال سعد حاتم

نائب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

#### الاشتراك السنوي

ا - في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/ ١٩١٥٩ ببنك فيصل الإسلامي مع ارسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٣٣٣٠٦٦٠ ولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودى أو ما يعادلهما

800 جنيهاً

ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير: مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي: حسين عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي:

احمد رجب محمد محمد محمود فتحي

#### ثمنالنسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۳۹۳۰۹۱۷ ـ هاکس ۲۳۹۳۰۹۱۷ البرید الإلکتروني || MGTAWHEED@HOTMAIL.COM The second secon

ŧŧ





٤١

| ٥  | عَلَمٌ من الرعيل الأول         |
|----|--------------------------------|
| ٧  | باب التفسير                    |
| 11 | المقريزي أبو النقود            |
| 10 | قانون المعرفة الإسلامي         |
| 17 | باب السنة                      |
| *1 | معركة صفين                     |
| 40 | فقه المرأة المسلمة             |
| 44 | ميراث الأنبياء                 |
| 44 | كلمة التحرير                   |
| 72 | أخلاقنا من الكتاب والسنة       |
| 47 | واحة التوحيد                   |
| ٣٨ | دراسات شرعية                   |
| ٤٨ | أخبار العالم الإسلامي          |
| ٥٠ | اليُسريِّ الزواج               |
| ٥٣ | تحذير الداعية من القصص الواهية |
| ٥٧ | قرائن اللغة والعقل والنقل      |
| 71 | باب الفقه                      |
| 78 | مقالات في معاني القراءات       |
| ٦٧ | منبر الحرمين                   |

### التوحيد هو الأصل في البشر تاريخًا وفطرةً



الرئيس العام 🕰 د. عبد الله شاكر



الحمد لله رب العالمين،
والصلاة والسلام على خاتم
النبيين وعلى آله وصحبه
ومن تبعهم بإحسان إلى يوم
الدين، وبعد:
فإن الله تبارك وتعالى فطر
عباده على توحيده ومعرفته،
وقد دلت على ذلك أدلة من
القرآن الكريم والسنة النبوية
والتاريخ الإنساني، وبيان ذلك

مخالفة الأمر، رجعا إلى ريهما سائلين متضرعين طالبان رحمة رب العباد قَائِلَيْن: « رَبَّنَا ظَلَمْنَا ٓ أَنفُسَنَا وَإِن لَّهُ تَغَفُّمُ لَنَا وَتَرْحَمُّنَا لَنَكُونَنُّ مِنَ ٱلْخَسرينَ » (الأعراف: ٢٣)، وهدا بدل على إيمانهما بالله ومعرفتهما بحقه وعظمته، وأنه وحده هو الني يغفر الذنب ويعفو عن السيئات، وقد اصطفى الله آدم بالوحي والنبوة، كما قال تعالى: « إِنَّ أَلَّهَ أَصْطَفَيْ ءَادُمُ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ » (آل عمران: ٣٣)، وفي اصطفاء الله له وتشريفه بالنبوة والثناء الأول: أن الله تعالى خلق آدم بيديه، ونفخ فيه من روحه، وأسحد له ملائكته، قال تعالى: « إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِّن طِينِ اللهِ فَإِذَا سَوِّيْتُهُۥ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَيْجِدِينَ ﴿٧٣﴾ فَسَجِدَ ٱلْمَلَتَبِكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ الله إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرُ ۚ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفرينَ ﴿٧٠﴾ قَالَ يَتَالِّلُسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُبَرْتَ أَمْ كُنتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ » (ص: ٧١-٧٥)، وآدم هو أول المخلوقات من البشر، ومنه خلق الله حواء، وقد أسكنهما ربهما الجنة، ونهاهما عن الأكل من الشجرة، ولما وقعافي

عليه أمارة ودلالة على كونه مؤمنًا موحدًا؛ لأن الاصطفاء والنبوة لا تكون إلا لأشرف الناس وأزكاهم، وقد قال تعالى: « اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسكالتكري (الأنعام: ١٢٤)، قال ابن كثير: «أي: هو أعلم حيث بضع رسالته ومن بصلح لها من خلقه» (تفسيرابن كثير، ج٢/ ص ۲۳۷)۔

فالنبوة محضُ امتنان وتفضُّل من الله على من يشاء من خلقه؛ فهي لا تُنال بعلم أو رياضة، أو تُدْرَك بكثرة طاعة وعبادة، وإنما هي فضل إلهي واصطفاء رباني يختص الله به من يشاء من عباده، وآدم عليه السلام ممن اصطفاه الله وهداه، وأوحى إليه، فلا بمكن أن بكون على غير التوحيد، وقد أخد الله العهد والميثاق من بني آدم وهم في صُلب أبيهم آدم على أنه سبحانه وتعالى ربِّهم وأشهدهم على أنفسهم بذلك، كما قال تعالى: (وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظَهُورِهُمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِمِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمُّ أَقَالُوا ۚ بَلَيْ أَسُهِ دُنَّا ۖ أَنَّ تَقُولُوا ۗ نَوْمَ أَلْقِيكُمَةِ إِنَّا أَكُنَّا عَنْ هَلْدًا غُلِفُهِنَ اللهُ أَوْ نَقُولُوٓا إِنَّا أَشْرِكُ ءَابَآؤُنِا مِنَ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِّنُ بَعْدِهِمْ أَفُنُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ » (الأعراف: ١٧٢، ١٧٣)، قال الإمام الحافظ ابن كثير رحمه الله: «يخبر تعالى أنه استخرج ذرية بني آدم من أصلابهم، شاهدين على أنفسهم أن الله ربهم ومليكهم، وأنه لا إله إلا هو، كما أنه تعالى فطرهم على ذلك وجبلهم عليه» (تفسير

ابن کثیر، ج۲، ص ۳۵۷). والله تبارك وتعالى يحتج على المشركين في الموقف يوم القيامة بهذا الإشهاد، كما في حديث أنس في الصحيحين يرفعه: «إن الله يقول لأهون أهل النار عادابًا: لو أن لك ما في الأرضى من شيء أكنت تفتدي به؟ قال: نعم، قال: فقد سألتك ما هو أهون من هذا وأنت في صُلب آدم: أن لا تشرك بي، فأبيت إلا الشرك» (صحیح البخاری ۳۳۳۴، ومسلم: ۲۸۰۵).

ومن المعلوم أن الله ما خلق الخلق إلا ليعبدوه وحده، كما قال تعالى: « وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجُنَّ وَٱلَّإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ» (الذاريات: ٥٦)، ولا يمكن أن يكون خلقهم بذلك، ثم بتركهم هملاً فلا يأمرهم بتوحيده وعبادته، وهو بهذا يذكرهم بفطرتهم التي خلقهم عليها، وهذا دليل على أن الأصل في البشر هو التوحيد.

ثانيًا: قال تعالى: « فَأَقَمُ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱلله ٱلَّتِي فَطُرَ ٱلنَّاسَ عَلَتُهَا لَا نُبِّدِيلَ لِخَلِّقِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكُرَبُ أَكْثَرُ ٱلنَّكَاسِ لَا يَعْلَمُونَ » (الروم: ٣٠)، ففي هذه الآية أمرٌ صريح للنبي صلى الله عليه وسلم أن ينصب وجهه للدين الحقوأن يلزم الحنيفية التي فطر الله الناس عليها؛ من الإيمان به وتوحيده وهو الدين القيّم المستقيم الذي لا عوج فيه البتة.

قَال ابن كثير رحمه الله: «يقول تعالى: فسدُد وجهك

واستمرعلي الدين الذي شرعه الله لك، دين الحنيفية ملة إبراهيم الذي هداك الله لها، وكمّلها لك غاية الكمال، وأنت مع ذلك لازم فطرتك السليمة التي فطر الله الخلق عليها، فإنه تعالى فطر خلقه على معرفته وتوحيده، وأنه لا إله غيره، وقوله تعالى: «لا تُبْديلُ لِخُلْقِ اللَّهُ قال بعضهم: معناه: لا تُبِدُلوا خُلق اللَّه، فتُغيّروا الناس عن فطرتهم التي فطرهم الله عليها، فيكون خبرًا بمعنى الطلب، كقوله تعالى: «وَمَـن دُخَلهُ كَانُ آمنًا»، وهذا معنى حسن صحیح» (تفسیرابن کثیر، ج۳، ص ٥٨٥)، وقال ابن القيم في كلامه حول هذه الآية، «فقد تبين بدلالة الكتاب والسنة والآثار، واتفاق السلف على أن الخلق مفطورون على دين الله الذي هو معرفته والإقرار به، ومحبته والخضوع له، وإن ذلك بموجب فطرتهم ومقتضاها» (شفاء العليل، ج٢، ص ٣٣٥). في البشرهو التوحيد قول الله

ومما يدل أيضًا على أن الأصل تعالى: «كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مُعَهُمُ ٱلْكِئْبُ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فيمَا ٱخْتَلَفُوا ۖ فِيهُ وَمَا ٱخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبِينَاتُ بَغَيّاً بِينَهُمَّ فَهَدَى ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَا ٱخْتَلَفُواْ فِيهِ مِنَ ٱلْحَقِّ بِإِذْنِهِ } وَٱللَّهُ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ » (البقرة: ٢١٣).

والقول الصواب في الآية:

أن الناس كانوا أمة واحدة مجتمعة على دين واحد وملة

واحدة، ثم اختلفوا، قال الإمام الحافظ ابن جرير رحمه الله: «وهم الذين كانوا بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم كانوا على شريعة الحق، فاختلفوا بعد ذلك، ثم ساق بإسناده إلى ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال: «كان بين نوح وآدم عشرة قرون كلهم على شريعة من الحق، فاختلفوا فبعث الله النبيين مىشرىن ومندرين، قال: وكذلك هي في قراءة عبد اللَّه: كان الناس أملة واحدة فاختلفوا» (تفسيرابن جرير، ج٢، ص ١٩٤).

وهذا هو الصواب الذي تؤيده الأدلـة، وقد رجِّحه الحافظ ابن جرير رحمه الله، وقد ذهب فريق آخر إلى أن الناس كانوا أمة واحدة على الكفر، وهــــذا قــول مــرجــوح، وقــد تعرّض لهذه الآية شيخي العلامة الدكتور/ محمد خليل هراس رحمه اللَّه، وذكر الأقوال فيها ونسب القول الأول إلى الجمهور من أربعة أوجه (انظركتاب دعوة التوحيد، ص ٨٧- ٩٧).

وقد أشباد شيخي العلامة عطية محمد سالم المدرس بالجامعة الإسلامية والقاضي بمحكمة المدينة النبوية سابقًا، بكلام الدكتور/ هراس حول هذه الآية، ومما قال: "أنا لم أقف على دراسة علمية لهذه الآية لأحد من العلماء المعاصرين، كدراسة الشيخ خليل هراس"، رحم الله الجميع.

ثالثا: وبدت أحاديث نبوية تصرّح بوضوح أن الأصل من بنى آدم هو التوحيد، منها ما أخرجه الشيخان عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: «كل مولود يُولد على الفطرة، فأبواه بهوّدانه أو بنصّرانه أو يمجّسانه» (صحيح البخاري: .(1400

ورواه مسلم بزيادة في آخره، وهي أن أبا هريرة رضي الله عنه قال: «واقرأوا إن شئتم: «فِطُرَتَ ٱللهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَهُ ۗ لَا نُبِدِيلُ لِخُلُقِ ٱللَّهِ \* (الروم: ٣٠) (صحیح مسلم: ۲۲۵۸).

والحديث صريح وواضح أن كل مولود بُولُد على الفطرة، والمراد بها الإسمالام، قال ابن حجر: من أشهر الأقوال: أن المراد بالفطرة الإسلام.. وأجمع أهل العلم بالتأويل على أن المراد بقوله تعالى: (فطرت الله التي فطر النَّاسَ عَلَيْهَا) الإسلام (فتح الباري، ج٣، ٢٤٨).

وقد أفاد الحديث أن العباد كلهم مفطورون على الإسلام والإنمان الصحيح، وأن التغيير أمرجاء بسبب عوامل خارجية، وقد جاء في هذا الحديث أن التغيير الذي يقع على الأصل بسبب الأبوين، وقد ذكر النووي رحمه الله: عن المازري أنه قال في الفطرة المذكورة في الحديث: "هي ما أخُذ عليهم في أصلاب آبائهم" (شيرح النووي على مسلم، ج١٦، ص ٢٠٨).

وفي صحيح مسلم من حديث

عياض بن حمار المجاشعي رضى الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم في خطبته: «ألا إن ربى أمرنى أن أعلمكم ما جهلتم مما علمنی بومی هذا؛ كل مال نحلته عبدًا حلال، وإنى خلقت عبادي حنفاء كلهم، وإنهم أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرّمت عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتُهم أن يشركوا بي ما لم أنزل به سلطانًا» (صحیح مسلم: OFAY).

وقد دل الحديث أن العباد حميعًا وُلدُوا على الحنيفية السمحة وهي الإسلام، وأن الشياطين أزالتهم وذهبت بهم إلى الكفر والضلال، وأن الإنسان لو ترك على أصل خلفته دون مؤثرات خارجية ليقي على الإسلام.

قال البغوي رحمه الله في معنى الحديث: معناه أن كل مولود يُولد في مبدأ الخلقة على الفطرة، أي: على الجبلة السليمة والطبع المتهيئ لقبول الدين، فلو ترك عليها لاستمر على لزومها؛ لأن هذا الدين مرجوح حسنه في العقول، وإنما يعدل عنه مَن يعدل إلى غيره؛ من آثار النشوء والتقليد، فلو سلم من تلك الآفات لم يعتقد غيره (تفسير البغوي، ج٣، ص .( EAT

الحمد الله تبارك وتعالى أن أبقانا على الفطرة والحنيفية السمحة دين الإسلام، والحمد لله رب العالمين.

## فضيلة شيخنا ابن عبد الوهاب البنا عَلَمٌ من الرعيل الأول

الحمد لله القائل في محكم التنزيل: « كُلُّ مَنْ عَلَنَا فَانِ (اللهِ عَبْهُ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ » (الرحمن: .(YV.YT

والصلاة والسلام على من خاطبه الله بقوله: « إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ » (الزمر: ٣٠). وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد...

فإنه في يوم السبت الثالث من شهر الله المحرم عام ١٤٤٢هـ الموافق ٢٠٢٠/٨/١٢م رحل عن عالمنا شيخنا الهمام/ حسن بن عبد الوهاب البنا رحمه الله تعالى، والشيخ علم من الرعيل الأول في أنصار السنة المحمدية؛ حيث عاصر جميع رؤسائها وعلمائها إلى أن توفاه الله تعالى، والشيخ رحمه الله تعالى نشأ في بيئة علمية محافظة على أركان الإسلام.

وقد درس والده في الأزهر وحصل فيه على أعلى الشهادات، وقد استقر الأمر به إلى سلوك المنهج الحق، منهج أهل السنة والجماعة.

وكان شقيقه الأكبر شيخنا محمد بن عبدالوهاب البنا رحمه الله تعالى، من أهل العلم البارزين السالكين منهج السلف القويم، وقد برع فيه، وكان علماء الملكة العربية السعودية يجلونه ويعرفون قدره ومكانته، وقد عاش بينهم ردحًا من الزمن.

وقد استفاد منه أخوه شيخنا/ حسن رحمهما اللَّه تعالى، كثيرًا من العلوم، وقد ذكر الشيخ حسن عن أخيه أنه أول معلم وموجّه له وللعائلة كلها، والشيخ حسن رحمه الله تعالى كان شديد العناية بالمنهج السلفي، حريصًا

#### يقه: ﴿ دَ عَبِدُ اللَّهُ شَاكِرَ

على نشره والدفاع عنه في وجه مخالفيه، وقد وجد بغيته في جماعة أنصار السنة المحمدية، وكان ذلك في شبابه وبداية طلبه العلم.

وفي ذلك يقول الشيخ عن نفسه: «تأثرت-والحمد لله- بالدعوة السلفية، فأخذت أقرأ بعض الكتب التي عرفني بها شقيقي وأخذت أصحبه إلى جماعة أنصار السنة المحمدية، وتعرفت بفضيلة الشيخ/ محمد حامد الفقى وعلماء الجماعة رحمهم الله تعالى، وكان الشيخ/ حسن يثني على الشيخ حامد كثيرًا، وبذكر عنه أنه كان بعيش حياته للعلم وخدمة أهله، وقد ذكر لي شخصيًا أنه لم يشاهد الشيخ حامد في مرة من المرات بعيدًا عن الدعوة، فكان إذا قابله رآه خطيبًا، أو محاضرًا، أو كاتبًا لشيء من العلم، وهكذا».

ولم يقتصر الشيخ رحمه الله على الشيخ حامد وشقيقه الشيخ/ محمد البنا، بل تلقى العلم على أئمة أخرين كالشيخ العلامة/ عبد الرزاق عفيفي، والشيخ/ عبد الرحمن الوكيل، والشيخ/ محمد خليل هراس، رحمهم الله تعالى.

وقد مكث الشيخ في أول حياته في مصر بعد أن تعرف على شيوخ الجماعة يخطب ويحاضر ويلقى الدروس العلمية، وكان يركز على التوحيد وبيان منهج وأصول أهل السنة والجماعة، ولست مبالغًا إذا قلت: بأنه كان في كل لقاء يتكلم عن قضايا التوحيد ويوصى

بذلك، ويحذر من الفرق المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة.

ثم سافر الشيخ إلى الملكة العربية السعودية بطلب من سماحة الشيخ/ عبد العزيز بن باز ليدرس في الجامعة الإسلامية، وكان الشيخ ابن باز رئيسًا للجامعة وقتئذ، وأثناء وجوده بالدينة مارس العمل الدعوي بصورة واسعة، واجتهد مع طلابه في الجامعة وخارجها، وكانت رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء تكلفه بإلقاء الدروس في المسجد النبوي أثناء فترة بالحج، وكان نافعًا ومفيدًا، لما عُرفَ عنه من الحج، وكان نافعًا ومفيدًا، لما عُرفَ عنه من سهولة العبارة ولين الجانب والخُلق الحسن.

كل عام، ويلقي دروسًا في مخيمات الحجاج، في منى وعرفات، وقد شاهدت ذلك بنفسي وفي المدينة النبوية تعرف الشيخ ورافق مجموعة من أئمة أهل العلم البارزين، على رأسهم سماحة شيخنا عبد العزيزبن بازرحمه الله، والشيخ/حماد الأنصاري، وشيخنا/عبد المحسن العباد، وشيخنا الدكتور/ ربيع المدخلي، وشيخنا/محمد أمان الجامي، والعلامة/ محمد ناصر الألباني، وغيرهم كثيررحمهم الله تعالى.

وللشيخ فضائل لا تُنْسَى على طلابه وزملائه ومحبيه، وكان يحرص على دعوة إخوانه في بيته أسبوعيًّا بعد صلاة الجمعة، ويتناولون طعام الغداء عنده، وكنت أحضر بعض هذه اللقاءات، وما زال زملاؤه وطلابه يذكرون عنه هذا الكرم، والفضل والإحسان إليهم، وفي حج عام ١٤٤٠هـ، قابلت زميلي الشيخ/ عزيزو من الجزائر، وكان تلميذًا عند الشيخ، وسألني عنه، وذكر لي ذلك عنه.

وبعد رحلة عطاء واسعة في الجامعة الإسلامية وغيرها عاد الشيخ إلى مصرفي عام ١٩٨٥م، ومارس الدعوة في مساجد أنصار السنة، وكان عضوًا في إدارة المركز العام لفترة من الزمن، كما ترأس فرع عابدين.

ولم يقف عطاء الشيخ ودعوته على مصر والسعودية فحسب، بل سافر إلى عدد من

البلاد داعيًا وموجهًا، فسافر إلى الكويت بدعوة كريمة من الدكتور/ حمد العثمان، كما سافر إلى الولايات المتحدة الأمريكية، وألقى دروسًا في بعض مدنها، وقد وقّقه الله فشرح هناك أصول السنة للإمام أحمد بن حنبل، والأصول الثلاثة لابن عبد الوهاب، وقراءة ما يسره الله من تفسير السعدي، كما سافر إلى دولة السويد، وتونس.

وكان للشيخ مكانة عالية عند والدي-رحمهما الله-، وقد تعرَّف والدي على الشيخ لأول مرة في بداية السبعينيات من القرن الماضي، يعني نحو ما يقرب من نصف قرن، وكان ذلك في مسجد التوحيد بمدينة قويسنا بمحافظة المنوفية، وكان والدي يحبه كثيرًا، ويُثني عليه ويزوره، كما كان الشيخ/ حسن يحرص على زيارة والدي في بيته ببنها كل شهر، وذلك على زيارة والدي في بيته ببنها كل شهر، وذلك أثناء عودته من طنبشا التي كان يحاضر فيها شهريًا، وأحيانًا كان يُرافقه بعض طلابه، وكنت أجلس بينهما مستفيدًا ومستمتعًا بحديثهما.

كما أنني تشرفت بمعرفة الشيخ منذ خمس وأربعين سنة؛ حيث التقيته في المعهد الثانوي الذي كان يدرس فيه في الجامعة الإسلامية بداية وصولي إلى المدينة النبوية، وكان ذلك في عام ١٩٧٥م.

وقد سافرتُ معه إلى العمرة، وزرنا فضيلة شيخنا محمد البنا في جدة، كما حججتُ معه في عام ١٩٨٥م، وكثيرًا ما كنت أتردد عليه في بيته أثناء إقامتنا في المدينة النبوية، وكان رحمه الله كريمًا متواضعًا، فكان يبادلني الزيارة في بيتي، وأنا في منزلة أولاده، ومما يهون مصيبة فقده أنه مات على التوحيد والسنّة، ومن مات عليهما فقد مات على الخير

أسأل الله تعالى أن يُسكنه ووالدي وأئمتنا ونحن معهم الفردوس الأعلى من الجنة، وأن يُمتّعنا بالنظر إلى وجه الله الكريم، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد:

#### حُكُمُ مُرْتَكِ الْكُلِيرَةِ:

فقد قدمنا في العدد السابق تفسير الآيتين (٩-١٠)، وفيهما دُليلُ عَلَى أَنَّ الْبَغْيَ لاَ يُزِيلُ اسْمَ الإيمَانِ، لأَنَّ اللَّه تَعَالَى سَمَّاهُمْ إِخْوَةً مُوْمِنينَ مَعَ كُوْنهمْ بَاغينَ عِيْ قوله تعالى: « إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ أَ فَأَصْلِحُواْ بِيْنَ أَخُوَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ » يَدُلُّ عَلَيْه مَا رُويَ عَنِ الْحَارِثِ الْأَعْوَرِ أَنَّ عَلَيَّ بْنَ أَبِي طَّالِب رِضَى اللَّهُ عِنهِ سُئِلَ- وَهُوَّ الْقُدُوةُ كَيْ قِتَالُ أَهْلِ الْبَغْيِ- عَنْ أَهْلِ الْجَمَلِ وَصِفِّينَ: أُمُشْرَكُونً هُمْ ﴿ فَقَالَ: لَا ، مِنَ الشَّرْكِ فَرُّوا، فَقيلَ: أَمُنَافِقُونَ هُمْ؟ فَقَالَ: لأَ، إنَّ الْمُنَافِقِينُ لا يَذْكُرُونَ اللَّهِ إلا قَلِيلاً. قَبِلُ: فَمَا حَالُهُمْ؟ قَالَ: إِخْوَانُنَا بِغُوْا عَلَيْنَا. (معالم التنزيل: ٢٠١/٥).

وَبِهَذِهِ الْآنِهُ اسْتَدَلُّ الْبُخَارِيُّ -رَحِمَهُ اللَّهِ-عَلَى أَنَّ مُرْتَّكِبَ الْكَبِيرَةِ لاَ يَكْفُرُ، وَلاَ يُسْلُبُ اسْمَ الإيمَانُ، فَتُرْجَمَ كَ كتَابِ الإيمَانِ منْ صَحيحَه: (بَابُ الْمُعَاصَى مَنْ أَمْرِ الْجُاهَليَّة وَلاَ يُكُفِّرُ صَاحِبُهَا بِازْتِكَابِهَا إِلاَّ بِالشُّرْكَ، لْقُوْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَّمَ: «إِنَّكُ اَمْرُوْ ُ فيكُ جَاهليَّهُ »، وَقُوْلِ اللهِ تَعَالَى: « إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنَ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن نُشْرِكُ بِأُللَّهِ فَقَدِ أُفْتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا» (النساء: ٤٨)، ثُمَّ قَالَ: بَابُ وَإِن طَائِفُتَان منَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بِيُنْهُمَا فُسَمَّاهُمُ الْلُوْمِنينَ. (فتح الباري:١١٨١). قَالُ الْحَافظُ ابْنُ حَجَر-رَحِمَهُ الله-: مُحَصِّلُ التَّرْجَمَةِ أَنَّهُ لِمَّا قُدَّمَ أَنَّ الْمُعَاصِيَ يُطْلَقُ عَلَيْهَا «الْكُفُّرُ» مَجَازًا عَلَى إِرَادَة كَفْر النُّعْمَة لا كُفْرَ الْجُحُود، أَرَادَ أَنْ يُبَيِّنُ أَنَّهُ كُفْرٌ لا يُخْرِجُ عَنِ الْلَهُ، خِلاَفًا للْخُوَارِجِ الْدُينَ يُكَفُرُونَ بِالدُّنُوبِ، وَنُصُ الْقُرْآنِ يَرُدُّ عَلَيْهِمْ، وَهُوَ قُوْلُهُ تَعَالَى: «وَيَغْضُرُ مَا دُونَ ذُلكُ لَمْن يَشَاءُ» ، فَصَيَّرَ مَا دُونَ الشَّرْك تَحْتَ المُكَانِ الْمُغْفِرَةِ، وَاسْتَدَلُّ الْبُحَارِيُّ



اعداد الم د. عبد العظيم بدوي

قال الله تعالى: « وَإِن طَآبِفُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنَّ بَغَتُ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخُرَىٰ فَقَانِلُوا ٱلَّتِي تَبْغي حَقَّن تَفيَّءَ إِلَىٰ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأُصِّلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدُلِ وَأَقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهَ يُحِتُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ أَ ﴾ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً أَ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَآةٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَى آن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنٍّ وَلَا نَلْمِزُوٓا أَنفُسَكُو وَلَا نَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَابِ بِثَسَ ٱلِأَسَيُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانِ وَمَن لَّمْ يَتُبُ فَأُوْلَنَبِكَ هُمُ ٱلظَّالُمُونَ » (الحجرات: ٩-١١).







بَقُوْلِ النَّبِيِّ صلى اللَّه عليه وسلم لأبي ذر: «إنَّكَ امْرُوَّ فيكَ جَاهَليَّةٌ»، ليُسَّنَ أَنْ مَنْ بَقِيَتْ فَيه خُصْلُهُ منْ خصَالَ الْجُاهِلَيَّة سوَى الَشِّرْكَ لَا يَخْرُجُ عَن الإيمَانُ بِهَا، سَوَاءٌ كَانَتُ من الصَّغَائر أم الْكَبَائر. وَّاسْتَدَلَّ أَيْضًا عَلَى أَنَّ الْمُوْمِنَ إِذَا ارْتَكِبَ مَعْصِيَةً لاَ يَكْفُرُ، لَأَنَّ اللَّه تَعَالَى أَبْقَى عَلَيْهِ اسْمَ الإيمَانِ فَقَالِ: (وَإِنْ طَائِفُتَانِ مِنْ ٱلْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا)، ثُمَّ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا الْلُوَّمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾. واسْتَدَلُ أَنْضًا بِقُوْلُهِ صِلَّى اللَّهِ عليه وسلم: «إذًا الْتَقَى الْسُلمَان بِسَيْفَيْهِمًا»، فُسَمًّاهُمَا مُسلمينُ مُعَ التُّوعُد بِالنَّارِ. (فتح الباري:١ /٨٤٥٥). فَإِنْ قِيلُ: فَمَا تَقُولُ فِي قَوَّلُ النَّبِيِّ صلى اللَّه عِليه وسلم: «سِبَابُ الْسُلم فُسُوقٌ وَقَتَالُهُ كُفْرٌ»، (صحيح البخاري: ٤٨)، وَقُوْلِهِ صلى الله عليه وسلم: «لا تُرْجِعُوا بَعْدي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بُعْض »؟ (صحيح البخاري ·(V·VV

فَالْجَوَابُ: كَمَا قَالَ الْحَافِظُ الْبُ حَجَر-رَحَمَهُ اللَّهُ-: أَنَّهُ اللَّهُ عَلَيه وسلم لَمْ صلى اللَّهُ عَلَيه وسلم لَمْ يُرِدُ حَقيقَهُ الْكُفْرِ الَّتِي يُرِدُ حَقيقَهُ الْكُفْرِ اللَّتِي هِيَ الْلُهُ، بَلِ هِيَ الْطُلُقَ عَلَيْهِ الْكُفْرَ مُبَالغَهُ أَطْلُقَ عَلَيْهِ الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَيْهِ الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَيه الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَيه الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَيه الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَيه الْكُفْرَ مُبَالغَهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلْمَ عَلَيه الْمُعْرَمِدُا عَلَى عَلَيه الْمُعْرَمِدُا عَلَى الْمُعْرَمِدُا عَلَى

مَا تَقَرَّرُ مِنَ الْقَوَاعِد أَنَّ مِثْلَ ذَلِكَ لاَ يُخْرِجُ عَنِ الْلَهُ، مِثْلُ مِثْلُ مِثْلُ مِثْلُ حَدِيثَ الشَّفَاعَةَ، وَمَثْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى، ﴿إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفَرُ أَن يُشْرَكُ لِهُ لِلْكَ لِنُ فَيْدُرُ أَن يُشْرَكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِبُارِي، لِمَنْ يَشَاءُ ﴿ (فتح الباري، لَبَاري، (117/).

وَلَذَلِكَ قُالُ الْقَاضِي عَيَاضٌ: -رَحمَهُ اللّه- قَوْلُهُ صلى الله عليه وسلم: «وَقَتَالُهُ كُفْرٌ» أيْ قَتَالُهُ منْ أَجُلُ إِسْلامِهِ، وَاسْتَحْلالُ ذَلكَ مَنْهُ كَفْرٌ. وَقبلَ: ذَلَكَ منَّ أَفْعَالَ أَهْلَ الْكُفْرِ، أَوْ يَكُونُ كُفْرَ طَاعَة وَكُفْرَ نعْمَة. وَقَيلُ: كُفْرٌ بِحَقُ الْنُسْلُم وَجُحِدٌ لَهُ بِالْمُعْنَى، الإظهاره إباحة ما أنزل الله منَ التُّحْرِيمِ وَمنْ قتَاله، وَتُرْكُ مَا أُمَرَبِهِ مِنْ مُحَتَّتُهُ وإكْرَامِهِ وَصِفَتُهُ، فَهُوَ كُفُرُّ بَفُّعْلهُ وَعَمَلهُ لا بِقُوْله وًاعْتَقَاده.

وأمًّا ُقُولُهُ صلى الله عليه وسلم: «لا تَرْجِعُوا بَعْدي كُفَّارًا يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رَقَّابَ بَعْضٍ»: فَقَدْ نَهَاهُمْ



بِهِ عَنِ التَّشَبُّهِ بِالْكُفَّارِ يُ حَالَة قَتْلُ بُعْضِهِمُ بِّعْضًا، وَمُحَارَبَةٍ بَعْضَهَمْ بَعْضًا، وَهَذَا أَوْلَى مِا يُتَأوَّلُ عَلَيْهِ الْحَديثُ. وَيُوَيِّدُهُ مِا رُوِيَ مِمًّا جَرَى بَيْنَ الأَنْصَارِ بُمُحَاوَلُة يَهُود، وَتُذْكيرُهمْ َ أَيَامَهُمْ، وَحُرُوبِهِمْ فِي الْجَاهِلَيَّة، حَتَّى ثُارَ بِعْضُّهُمْ إِلَى بَعْضَ فِ السَّلاحِ فَنَزَلْتُ: « يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِن تُطِيعُوا فَرْبَقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ۚ ٱلْكِئْبَ يَرُدُّوكُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَفِرِينَ اللَّهُ وَكَيْفَ تَكُفُّرُونَ وَأَنتُمُ تُتَلَى عَلَيْكُمُ ءَايَنتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُۥ وَمَن يَعْنَصِم بِٱللَّهِ فَقَدْ هُدِي إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْنَقِيمٍ» (آل عمران: ١٠٠- ١٠١) ، أَيْ تَضْعَلُونَ فَعْلُ الْكُفَّارِ، أَوْ نَهَاهُمْ عَنْ جُحْد مَا أَمَرَهُمْ بِهِ مِنْ تُحْرِيم دمَائهم، وَكَفْرهمُ في ذَلكُ بِقَتَالَهُمْ لا بِقُوْلَهُمْ وَاعْتَقَادُهُمْ. (إكمالُ المعلَم: ١/٤/١، صحيح مسلم بشرح النووي: ٢/٤٥و٥٥). أقوَالُ أَصْحَابِ الْعَقيدَة:

قَالَ الْإَمَامُ الطَّحَاوِيُ-رَحِمَهُ اللَّه-: وَلاَ نَكَفَرُ أَحَدًا مِنْ أَهْلِ الْقَبْلَة بِذَنْبِ مَا لَمْ يَسْتَحلَّهُ، وَلاَ نَقُولُ؛ لاَ يَضُرُّ مَعَ الْإَيمَانِ ذَنْبٌ لَنْ عَمِلَهُ. وَنَرْحُو لَلْمُحْسنيَنَ مِنَ الْوُمنينَ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمْ وَلاَ نَأْمَنُ عَلَيْهِمْ، وَلاَ نَشْهَدُ لَهُمْ بِالْجِنَّة، وَنَسْتَغْفِرُ لَهُمْ بِالْجِنَّة، وَنَسْتَغْفِرُ

لُسبئهم وَنَحَافُ عَلَيْهِمُ وُلاً `نُقُنَّطُهُم، وَالْأَمْنُ وَالْإِيَاسُ يَنْقُلاَن عَنْ ملَّة الإسلام، وسبيل الْحَقّ بَيْنَهُمَا لَأَهُلِ الْقَلَلَةِ. (مَتَن العقيدة الطُحاوَيةُ تعليق الألباني: ٤٠٤٠).

ثُمَّ قَالَ مُنيِّنًا حُكْمَ مُرْتَكب الْكُسِرَةِ فِي الآخرَةِ: وَأَهْلَ الْكَبَّائِرُ مَنْ أَمَّةً مُحَمَّد صلى ُ اللَّهُ عليهُ وسلمُ فِي النَّارِ لاَ يُخَلِّدُونَ، إِذَا مَاتُوا وَهُمْ مُوحِّدُونَ، وَإِنْ لُمْ بَكُونُوا تَائِينَ، بَعْدُ أَنْ لُقُوا اللَّهِ عَارَفِينَ، وَهُمْ في مشيئته وَحُكُمه، إِنْ شَّاءَ غَفَرَ لَّهُمْ وَعَفَا عَنْهُمْ بِفُضْلِهِ، كما ذُكْرَ عزوجِل يَ كِتَابِهِ: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذُلكُ لِمَنْ يَشَاءُ﴿، وَإِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ فِي النَّارِ بَعَدَّلُهُ ثُمْ بُخْرِجُهُمْ مِنْهَا بِرُخُمَتِهِ وَشُفَّاعَة الْشَّافِعِينَ مُنَّ أَهْلَ طَاعَتِهِ، ثُمُّ يَبْعَثُهُمْ إلى جنته. (متن العقيدة الطحاوية تعليق الألباني: .( 20

#### تُعظيمُ حُرُمَاتِ الْمُسْلِمِينَ

وأما الآبتان الجادبة عشرة والثانية عشرة فقد تضمنتا مبدأ من الْمُبَادِئ الْإُسَاسِيَّةِ الْتَي يَقُومُ عَلَيْهَا الْمُجْتَمَعُ الْمُسْلِمُ، وهو يعظم حرمات المسلمين.

وَلَقَدْ كَانَ النَّبِيُّ صلى الله

عليه وسلم يَهْتَمُّ بِتُرْسِيخ هَذَا الْمُبْدَأُ وَتُثْبِيتُهُ، فَكَانُ يَخْطُبُ بِهِ فِي الْمُحَافِلِ الْعَامَّة وَالْمُجَامَعِ الْكَبِيرُةُ، وَكَانَ صلى اللهُ عَليه وسلم يَقُولُ: «كُلِّ الْمُسْلِم عَلَى الْسُلِم حَرَامٌ، دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعَرْضُهُ» (صحيح مسلم 3707).

وَأُكَّدَ ذَلكَ تَأكيدًا عَظيمًا في حَجُّهُ الوَدَاء، فخطبَ بِهَذَا الْمُنْدَأَ يَوْمَ عَرَفَةً، وَّيُوْمُ النَّحْرُ، وَثَانِيَ أَيَام التَّشْرِيقِ، فَقَالَ صَلَى اللَّهُ عليه وسلم: «إنَّ دمَاءَكُمْ، وَأَمْوَالْكُمْ، حَرَامٌ عَلَيْكُمْ، كُحُرْمَة يَوْمِكُمْ هَذَا، فِي شُهْرِكُمْ هَذُا، في بَلَدكُمْ هُذاً». (صحيح البخاري .(1781).

وهاتان الآيتان منْ سُورَة الْحُجُرَات تُوْجِيَهُ عَامٌ للمُؤْمِنينَ فِي كُلِ زُمَان وُمَكَانُ، صيانَةُ لأَفْرَادهمُ، وَوقَايُّهُ لأسرهم وَلُجْتَمَعِهم، منَ الانْزَلاَق فِي هَذُا الْسُدَاسِيِّ الْجَاهَلِيُّ: اَلسُّخْرِيَةُ، وَاللَّمْنُ، وَالتَّنَّالَبُنُ

بِالْأَلْقَابِ، وَسُوءُ الظُّنِّ، وَّالتَّجَسُّسُ، وَالْغيبَةُ. وَهَده آفَاتُ تَنْهَكُ ٱلْمُحِتَمَعَاتُ، وَتَفْتكُ بِهَا، وَتَهْدِمُهَا مِنْ أُسِّاسُِهَا. ِ وَلَقَدُّ تُقَاسَمَت الآيتَان

الآيات النَّهْيَ عَنْ هَذَا السُّدُاسِيِّ الْجَاهِلِيِّ بالسَّوِيَّة: ﴿

فَالآيَةُ الأُولَى تَضَمَّنَت النَّهْيَ عَنْ: السُّخْرِيَةَ، واللَّمْنِ، وَالتَّنَابُزِ بِالْأَلْقَابِ. وَالآيَةُ الثَّانيَةُ تَضَمَّنَت النَّهْيَ عَنْ: سُوءِ الظُّنُّ، والتَّجَسُّس، وَالْغيبُـة.

وَالآيتَانِ بِذَلِكُ تُتَرَّابِطُانِ وَتَتَّكَامُلانُ وَتَتَّعَاوَنَانَ فِي نَهْيِ الْمُؤْمَنِينَ عَنْ هَذَا السُّدَاسيِّ الْجَاهِلِيِّ، ذَلكَ أَنَّهُ إِذًا ۚ ذَاعَ كُلَّهُ ۚ أَوْ بَعْضُهُ فِي مُجْتَمَع ضَاعَتْ منْ هَذَا الْلُجْتَمَعِ ۖ الْلَحَبَّةُ وَالْلِوَّدَةُ، وَضَاءَ السَّلامُ وَالْأَمَانُ، وَالْأَصَّلُ فِي الْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُمْ وحْدَةٌ وَاحَدَةٌ، يَشُوءُ الْفَرْدَ مًا يَسُوءُ الْجُتَّمَعَ، وَيَسُوءُ الْمُجْتَمَعَ مَا يَسُوءُ الْفُرْدَ، كُمَا قَالُ رَسُولُ اللَّه صلى الله عليه وسلم: «مَثل المؤمنين في تراحمهم وَتَوَادُّهُمْ وَتَعَاطُفِهِمْ كُمَثُل الْجُسَدُ إِذَا اشْتَكَى عُضْوًا تُداعَىٰ لُهُ سَائِنُ جَسَده بِالسَّهَرِوَالْحُمَّى». (صحيح السخاري ۲۰۱۱).

تَحْرِيمُ السُّخْرِيَة منَ



وَلَقَدْ بَدَأُ الله سُنْحَانَهُ بِهَذَا النِّدَاءِ الْحَبِيبِ، ليُثيرَ يَ قُلُوبِ الْمُؤْمنينَ الْعَاطَفَة، وَيُحُثِّهُمْ عُلِّي سُرْعَة الاستجابة لمَا يَنْهَاهُمْ عَنْهُ بَعْدُ هَذَا النَّدَاءِ، فَالإيمَانُ يَقْتَضي منَ الْمُؤْمَنينَ أَنْ يَقُومُوا بِالْوَاحِبَاتِ، وَيَتْرُكُوا الْمُحَرَّمَاتِ: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِاَ يَسْخَرْ قُوْمٌ » لَمُ؟ «عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ »، « وَلَا نَسَاءُ مِّن نُسَاءِ» لَمُ؟ «عَسَى أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ»، فَالسُّخْرِيَةُ منَ النَّاسِ غَيْرُ جَائِزُةُ، لاَ يُجُوزُ أَنْ يَسْخَرَ غُنَيٌّ مِنْ فَقير، وَلا قُويٌ منْ ضُعيف، وَلاَ صُحِيحٌ مَنْ سَقِيمٍ، وَلاَ ذُكِيٍّ مِنْ بَلِيدٍ، وَلاَ يَجُوزُ أَنْ تَسْخُرُ غُنيَّةٌ مِنْ فَقيرَةٍ، وَلاَ سَوِيَّةٌ مِنْ مُشُوِّهَةً، وَلاَ جَمِيلَةً منْ دَميمَة، وَلاَ شَابُهُ مِنْ عَجُوزَ، فَإِنَّ هَده الْقيَمَ لَيْسَتْ مَيَ الْتَيَ يُوزُنُ بِهَا الثَّاسُ، إِنَّمَا هُنَاكُ قَيَمٌ أَخْرَى يَعْلُمُهًا اللَّه عز وجل، يُزنُ بِهَا الْعِبَادُ، وَإِنْ كَانَتْ تلُكَ الْقيَمُ خَافيَةُ عَلَى كُثبِرِ مِنَ الْنَاسِ.

الثاس:

هَذَا مَا ٌ قَرَّرَهُ الْإِسْلاَمُ وَوَضَّحَهُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم تَوْضِيحًا رَائعًا:

عَنْ سَهْلِ رضي الله عنه قَالَ: مَرَّ رَجُلُ عَلَى رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم فَقَالَ: «مَا تَقُولُونَ فِي فَقَالَ: «مَا تَقُولُونَ فِي فَدَا». قَالُوا: حَرِيٌ إَنْ

خَطَبَ أَنْ يُنْكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ يُسْتَمَعَ. يُشَفِّعُ، وَإِنْ قَالَ أَنْ يُسْتَمَعَ. قَالَ: ثُمَّ سَكَتَ فَمَرَّ رَجُلُ مَنَ فُقَرَاءِ الْسُلمينَ فَقَالَ: مَنَ فُقَرَاءِ الْسُلمينَ فَقَالَ: حَرِيِّ إِنْ خَطَبَ أَنْ لاَ يُنْكَحَ، وَإِنْ شَفَعَ أَنْ لاَ يُسْتَمَعَ. فَقَالَ قَالُ أَنْ لاَ يُسْتَمَعَ. فَقَالَ وَالْ شَفْعَ أَنْ لاَ يُسْتَمَعَ. فَقَالَ وَالْ يُسْتَمَعَ. فَقَالَ وَسُلما: «هَذَا يُسْتَمَعَ. فَقَالَ وَسِلم: «هَذَا خَيْرٌ مِنْ مِلْء وسِلم: «هَذَا خَيْرٌ مِنْ مِلْء الأَرْضِ مِثْلَ هَذَا» (صَحيحَ البخاريَ ١٩٠٩).

البخاري (٥٠٩١).

«يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى يَسْخَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَعَسَى مِنَ الله مُوجِبَة، فَمَهْمَا أَحْسَنْتَ الْظُنَّ بَنَفْسكَ، وَرَأَيْتَ أَنَّكَ عَلَى جَيْرٌ وَأَكْرَمُ خَيْرٌ وَأَكْرَمُ مَنْ هَنْ الله خَيْرٌ وَأَكْرَمُ مَنْ مَنْ الله خَيْرٌ وَأَكْرَمُ مَنْ الله خَيْرٌ وَإِكْرَمُ مَنْ الله مَنينَ، وَإِيّاكَ وَالسَّخْرِيةَ وَالْاسْتَهْزَاءَ بَهِمْ.

إِنَّ السُّخْرِيَةُ مِنَ الْمُوْمِنِينَ وَالاَسْتِهْزَاءَ بَهِمْ عَمَلُ مَنْ أَعْمَالَ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ، فَكَيْفَ يَسْتَبِيحُ مُؤْمِنٌ لنَفْسه أَنْ يُعْمَلَ عَمَلَ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ فَيَسْخَرَ

منَ الْمُؤْمِنِينَ وَيَسْتَهْزِئَ بَهِمْ؟١

يَقُولُ اللّه تَعَاثَى عَنِ
الْكُفُّارِ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ الْجَمُواُ
كَاثُواْ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ
كَاثُواْ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ
وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَنْغَامَنُونَ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَنْغَامَنُونَ الْقَلْمُمُ الْنَقْلُبُواْ فَكُهِينَ ﴿إِلَّ وَإِذَا رَأَوْهُمْ الْنَقْلُواْ إِنَّ مَاكُولًا فَكُهِينَ ﴿إِلَّ وَإِذَا رَأَوْهُمْ الْنَقْلُواْ إِنَّ مَاكُولًا يَضَالُونَ ﴿ وَمَا الْمُقَالُونَ ﴿ وَمَا الْمُنَالِ يَضْعَكُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ مَا كُفُارٍ يَضْعَكُونَ ﴿ الْمُقَادُ مَا كَانُواْ يَضْعَكُونَ ﴿ وَالْمُقَادُ مَا كَانُواْ يَضْعُدُونَ ﴿ وَالْمُقَادُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ وَالْمُقَالُونَ الْمُقَادُونَ الْمُقَادُنَ الْمُقَادُنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُقَادُنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْدُونَ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الل

وَيَشُولُ تَعَالَي عَنِ الْمُنَافِقِينَ، « وَإِذَا لَقُوا الذِينَ ءَامَنُوا قَالُواْ ءَامَنَا وَإِذَا خَلُواْ إِلَىٰ شَيَطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ » (البقرة: ١٤٤).

فَاللَّهِ اللَّهِ يَا عَبْدَ اللَّهِ، لاَ تَسْخَرْ مِنْ مُؤْمِن، وَلاَ تَسْخَرْ مِنْ مُؤْمِن، وَلاَ تَسْتَهْزِئْ بِهَ، فَإِنَّ التَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «بحَسْبِ امْرِئْ مِنَ الشَّرِّ أَنَّ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ» (صحيح مسلم ٢٥٦٤).

إِنَّ النَّاسَ لاَ يُوزَنُونَ بِّالْمَظْهَرِ وَالصُّورَةِ، وَإِنْ كَانُوا ذُوي مَنْظَر حَسَنِ وَصُورَة جَمِيلَة، قَالَ رَسُّولُ الله صلَى الله عليه وسلم: "إِنَّ الله لاَ يَنْظُرُ إِلَى أَجْسَادكُمْ وَلاَ إِلَى صُورِكُمْ، وَلَكَنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ، وَلَكَنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ، وَلَكَنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ، وَلَكَنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ، وَلَكَنْ مَالِكُمْ» (صحيح مسلم وَلَكَنْ ؟ وَلاَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ السَاحِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





فقد صنّف فقهاء المسلمين في العديد من المسائل المالية والاقتصادية بصورة متفرقة في كتبهم، بل إننا نجد بعض المسائل التي تُطرح في عصرنا الحاضر قد تناولها هؤلاء الفقهاء؛ فهذا العزبن عبد السلام يبين أُسس نظرية «المنفعة الحدية» التي تعتبر أن منفعة السلعة تكمن في قدرتها على إشباع حاجة من يحصل عليها، وبالتالي فبعد اكتفائه منها تتراجع قيمتها، وينقل ابن عبد السلام قول الإمام الشافعي: «إن الفقير ينظر إلى الدينار نظرة

ونعرض فيما يلي لأحد المسنفات التي تتصل بجانب المعاملات وتعني بمسائل اقتصادية، وهذا المُصَنَف هو «إغاثة الأمة بكشف الغمة» للمقريزي؛ حيث يُعَدُّ تقي علي بن عبد القادر الحسيني العبيدي المقريزي (المتوفى: العبيدي المقريزي (المتوفى: يتعرَّض للناحية الاجتماعية الاقتصادية مصريً

#### اعداد کی خلیل

مختلفة عن نظرة الثري له؛ لتباين نظرتهما إلى قيمته.

فقد عاش في العصر المملوكي فشاهد وسمع عن الكثير من المجاعات التي ألمّت بمصر (ذكر منها في كتابه ستا وعشرين مجاعة) وخاصة التي عايشها في زمنه فألف كتابه «إغاثة الأمة بكشف الغمة» للنظر والبحث عن أسبابها. (ينظر: إغاثة الأمة بكشف الغمة، التقي الدين أبي العباس أحمد لتقي الدين أبي العباس أحمد

بن علي المقريزي ت ٨٤٥ هـ، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية-الهرم، تحقيق د. كرم حلمي فرحات، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ هـ- ٢٠٠٧م).

وتناول المقريزي في هذا الكتاب تاريخ المجاعات في مصر وأسبابها، وصور الأزمات الاقتصادية والمجاعات التي عاشتها مصر أحسن تصوير، مبينًا ما لاقاه جموع المصريين

من ضروب المحن والمآسي، وحاول المقريزي أن بذكر من الأزمات والمحن والمجاعات التي مرّت بها مصر فیما مضی، ما يتضح به أنها كانت أشد وأصعب من هذه المحن التي نزلت بالناس في هذا الزمان بأضعاف مضاعفة، حتى ولو كانت الأزمة الحالية مشاهدة والماضية خبرًا، وأكد المقريزي أن المصائب والمحن تعاظمت على الناس في مصر بحيث ظن الناس أن هذه المحن لم يكن فيما مضى مثلها، ولا مرية الزمان شبهها حتى قالوا إنه لا بمكن زوالها. (إغاثة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ۱۳).

وبعد أن عرض المقريزي للعديد من المجاعات السابقة التي عاشتها مصر، بدأ يبحث عن سبب هذه المحن والأزمات ليجيب عن سؤال محدد: هل ليجيب عن سؤال محدد: هل دخل لنا في حصوله ولا سبيل لنا إلى دفعه، وإنما علينا فقط للصبر عليها، أم أن لها أسبابًا ليمكن اجتنابها والتحرز منها؟. عبارة لا لبس فيها ولا غموض عبارة لا لبس فيها ولا غموض وهي:

#### أن ما نزل بالناس من مصائب له سببان:

السبب الأول: أن المجاعات عقوبة من الله على الذنوب والمعاصي، وخاصة لانتشار شرب الخمر بمصربين الأمراء والعوام؛ فإن المجاعات التي

عانت منها مصرية زمنه هي عقوبة من الله سيحانه على الذنوب والمعاصى التي مقترفونها، وبسن كيف انتشرت الخمر بمصر وكثر شربها بين مختلف طبقات المجتمع، وكيف أن رجال الدين حدثوا السلطان بوجوب تغيير هذه المنكرات حتى يرفع الله هذا البلاء عن البلاد والعباد، ويذكر المقريزي في كتابه « السلوك لعرفة دول الملوك « أن السلطان ندب الأمير سيف الدين الشيخي من الماليك البرجية وأمره ألأ يدع بيتًا بمصر والقاهرة من بيوت أعلى الناس وأدناهم بلغه أن فيه خمرًا إلا وبكيسه (بداهمه)، وبكسر ما فيه، ويبين أنه كان فيهم عدة من الأمراء والكتاب والأجناد والتجار.

يقول المقريزي: «... وأخذ في كبس البيوت: فكان الرجل لا يشعر إلا به في مماليكه وقد هجم عليه ومعه النجارون والبناؤون لتفقد مطامين الخمر وإخراجها؛ فإذا ظفر بها كسر سائر ما فيها، فنزل بالناس من ذلك بلاء شديد وافتضح كثير من المستورين، ونهب من بيوتهم أشياء لكثرة ما كان يجتمع من العامة، ولضرار صاحب البيت خوفا على نفسه، وأخذ الأجناد وغيرهم من ذلك ما أغناهم، وأخبذ الناس يبدل بعضهم على بعض وتشفى جماعة من

أعاديهم بذلك، وكُيسَتْ أيضًا دور البهود والنصاري وأريق ما فيها من الخمور... وتعدّي الأمر دور الأمراء فكُيسَتُ دور من عُرفُ بشرب الخمر منهم، ومنها دار الأمير علاء الدين مغلطاي المسعودي أحد أمراء الألوف من البرجية، فأزال الله بذلك فسادًا كبيرًا، ووقع أيضًا بسبيه من نهب الأموال فساد كبير، فلما اشتد الأمر تجمع الأمراء وحدثوا السلطان فيه فكف عنه...» (السلوك لعرفة دول الملوك؛ أبو العباس تقى الدين؛ أحمد بن على ابن عبد القادر الحسيني العبيدي المقريزي (المتوفي: ٥٤٨هـ)، دار الكتب العلمية-بروت، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، الطبعة الأولى، ۱٤۱۸هـ - ۱۹۹۷م، ج۲، سنة تسع وسبعمائة، ص ٤٣٠).

وينبغى أن يلاحظ أن شارب الخمر- التي هي أم الخبائث-مرتكب لكبيرة من أكبر الكيائر، إلا أنه طالما استتر بها فلا بنبغي أن يُقتَحم عليه داره ولا أن يُهتك ستره، وإنما يكون الواجب حينئذ أن يقوم العلماء والدعاة بالوعظ والنصح والتذكير بعقاب اللَّه والتخويف به، فلا يقوم السلطان بما رواه المقريزي الا اذا كانت معاقرة الخمر في العلن، ومن جهة أخرى لا ينبغي أن تقتحم دور النصاري واراقة ما بها من خمر لأن الخمر وإن لم تكن مالا مصونا

عند المسلم إلا أنها مال عند النصاري؛ لكونهم يعتقدون حلها.

ومن جهة أخرى فما يثير التعجب هو سيرقية الحند والعوام للبيوت التي اقتحموها لإزالة المنكر منها- وهي الخمر-فوقعت منهم منكرات أشد؛ منها انتهاك حرمة البيوت بغير إذن أصحابها، ونهب أموالهم، والسيرقية تحترهية هذه الجموع وسطوتها، وهذه كلها كبائر لا تقل عن شرب الخمر (بل إن عقوبة السرقة أشد من عقوبة شرب الخمر)، وهذا الصنيع يصادم ما اتفق عليه العلماء من وجوب إزالية المنكر بغير منكر. ولذلك كان على السلطان اختيار من يجمع بين العلم الشرعي والقوة في الحق. السبب الثاني: أن الجاعات ناتجة عن سوء تدبير الحكام وعدم نظرهم في مصالح العباد: لم يقف المقريزي في بحثه عن أسباب هذه المجاعات إلى فساد الرعية، وإنما بين أن السبب الأكسر ناتج عن سبوء تدبير الحكام وغفلتهم عن النظرية مصالح العباد، وأن هذه الأزمة التي تمربها مصرهي كأغلب ما مرمن الأزمات والمصائب والمحن التي مرت بها فيما مضي سببها غفلة الحكام الذين ابتعدوا عن تدبير مصالح الرعية، وجعلوا همهم في جنى الأموال والإكشارمنها والاحتفاظ بالسلطة والحكم بمختلف السبل والوسائل، وعلى ذلك

يحمل المقريزي مسؤولية هذه الجاعات للحكام الغافلين عن مصالح العباد، والغارقين في ملذات الدنيا وعبثها (إغاثة الأمة بكشف الغمة: المرجع السابق، ص٧٧ و٧٨).

#### تحليل المقريزي لأسباب غلاء المعيشة في مصر:

ويبين المؤرخ المقريزي كيف أن احتكار سلاطين المماليك لبعض السلع أدَّى إلى ارتفاع أسعارها، وبسين أن إسسناد الولايات السلطانية والدينية بالرشوة هو من أهم أسباب انتشار المجاعات لتوثي الفاسدين مقاليد السلاد وانصرافهم عن تحقيق مصالح الخلق إلى الاستيلاء بغير وجه حق على أموال العباد، حتى ضج الناس من شدة الغارم، وضاقوا من كثرة المظالم، وبعد أن عرض المقريزي في كتابه «إغاثة الأمة بكشف الغمة» للمجاعة التي تعرضت لها مصر سنة ٨٠٨هـ، واستعرض فيه تاريخ المجاعات التي حلت بمصر منذ أقدم العصور حتى السنة التي كتب فيها الكتاب، قام بتحليل العوامل الاقتصادية والاجتماعية المؤدية لهذه الأزمات.

كما بحث مسألة أسباب غلاء المعيشة في مصر، وانتهى إلى السبب فيما يكايده أهل مصر يرجع إلى ثلاثة أسباب هي: سبوء التدبير والفساد الإداري وغلاء الأطيان ورواج الفلوس (إغاثة الأمة بكشف

الغمة: المرجع السابق، ص١١٧ وما بعدها)، ليستق في ذلك الاقتصاديين في زماننا هذا حبنما بحذرمن الكلفة الباهظة للفساد الأداري، ومن خطر الاقتصار على الاستثمار العقاري، ومن التضخم الناتج عن زيادة النقود المتداولة بين أيدي الناس وزيادتها عن السلع التي في المجتمع.

النظرية الاقتصادية عند المقريزي: انطلق المقريزي في كتابه إغاثة الأملة بكشف الغمة يعرض لدور الدولة في النشاط الاقتصادي، وتناول مفهوم التنمية والتخلف، ومن خلال هذا الكتاب عرض المقريزي لآرائه في النظرية الاقتصادية من خلال قضايا الاستثمار، والإنتاج والاستهلاك، والادخار، والتوزيع والفائض الاقتصادي وأهميته في التنمية، كما عرض للسوق وأحكامها، وبين أقسام الناسية المجتمع المصري وجعلهم سبعة أقسام جعل أولها أهل الدولة، أما سابعها فهم أهل الخصاصة والمسكنة والذين قال عنهم المقريزي: «... وهوالاء فني معظمهم جوعًا وبردًا ولم يبق منهم إلا أقل من القليل...» (إغاثة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ١٤٧ : ١٥٠).

المقريزي «أبو النقود» وهو وواضع نظرية (النقود الرديئة تطرد النقود الجيدة) قبل جريشام:

يتحدث المقريزي عن النقود، ويعرض لنشأتها منذ بدء

الخليقة وحتى الجاهلية وفي الاسلام وحتى عصره، وأكد أن النقود في مصر كانت من الذهب فقط، أما الفضة فكانت تتخذ حليًا أو تصنع منها الأواني، ولما انتقل الناس من ذلك إلى التعامل بالظلوس وإلى غش العملات الذهبية كان هذا أحد أسباب الأزمات المالية التي عاني منها أهل مصر، حيث اختفت العملات الذهبية، وعرض المقريزي للدور النقود في المجتمع ولكيفية تسببها في إحداث الأزمات. (إغاثة الأمة بكشف الغمة، المرجع السابق، ص ١٣٧ وما بعدها).

كما أنه في كتابه المطبوع باسم « رسائل المقريزي» تحدث عن النقود الإسلامية القديمة وأفرد لها فصلا مستقلا في هذا الكتاب والذي عرض فيه المقريزي لماهية النقد ونشأته ووظائفه، وللتغير في قيمة النقود وأسبابه؛ حيث عرض للتضخم وللآثار الاقتصادية الناتجة عن التغير في قيمة النقود. (كتاب « رسائل المقريزي « دار الحديث، القاهرة، الطبعة الأولى ١٤١٩ ه، النقود القديمة الإسلامية، فصل في النقود، ص ١٥٧ وما بعدها).

كما لفت المقريزي الأنظار إلى شيء شديد الأهمية وهو ما تؤدي إليه كثرة النقود المتداولة، وذكر كلامًا واسعًا حول النقود والأسبعار، كما

بين دور الدولة في النشاط الاقتصادي ومالية الدولة، ليسبق في بحثه لهذه الظاهرة الاقتصادية الاجتماعية من الناحية التاريخية علماء الاقتصاد الغربيين، والتي حياول سببرغورها وبحث أسبابها ووضع الحلول لها.

وقد لاحظ عديدون أن بعض علماء الاقتصاد الغربيين قد تأثروا بأفكار المقريزي، بل انتهى بعض الباحثين إلى أن ما اصطلح عليه في الاقتصاد بقانون جريشام (النقود الرديئة تطرد النقود الجيدة)- الذي وضعه السير توماس جريشام مستشار ملكة إنجلترا- ما هو إلا قانون المقريزي؛ حيث سبق المقريزي جريشام إلى النتائج التي توصل إليها، ولذلك استحق المقريزي وبحق أن يلقب بأبي النقود. (للاستزادة حول أثر المقريزي في الفكر الاقتصادي انظر: د. عماد رفيق خالد بركات: الفكر الاقتصادي عند المقريزي- الأزمات الاقتصادية- دراسة تاريخية تحليلية، رسالة دكتوراه في الاقتصاد، الحامعة الإسلامية العالمية بماليزيا ٢٠٠٢. ؛ د. سكينة بويلي: الفكر الاقتصادي عند ابن خلدون والمقريزي، رسالة دكتوراه مقدمة لقسم الشريعة بكلية العلوم الإسلامية، بجامعة باتننة بالجزائر، ٢٠١٥/٢٠١٤. ؛ عبد الرحمن يسري أحمد:

تطور الفكر الاقتصادى، الدار الحامعية بالإسكندرية ٢٠٠٣ ، أحمد طرطار: بعض آراء المقريزي الاقتصادية والوقائع المواكسة لعصره-النقود نموذجا- مجلة العلوم الإنسانية- التي تصدرها كلية العلوم التجارية والاقتصادية وعلوم التسبير بجامعة تبسه، بالجزائر. العدد (٢)، ٢٠٠٧). وبذلك نكون قد عرضنا - يما لا يتسع له المقام - لنموذج من تراثنا تضمن مصنفات أحد علماء المسلمين، والذي تناول موضوعات اقتصادية بحتة، ولكن بالصبغة الإسلامية، وهو ما يؤكد قدُم وسيق الفكر الاقتصادي الإسلامي على غيره، كما يؤكد أن المعاملات الإسلامية تنطلق من أصوله وثوابته ولذلك تميز الفقهاء المسلمون عن غيرهم.

وما ذكرناه إنما أردنا به
التمثيل وضرب المثل فقط،
وهـذا هـوجهد المقل، وما
اتسع له المقام والوقت، والا
فإن هناك كنوزا تحتاج من
الباحثين أن يُميطوا عنها
الباحثين أن يُميطوا عنها
اللثام، وأن يظهروا محاسن هذا
التراث للدنيا، في وقت يرمي
البعض فيه هذا الكنز الدفين
من التراث بالكتب الصفراء،
ويتهوك بأن الزمان قد عفا
عليها، ولا أجد جوابًا لهؤلاء

أُولَئكَ آبَائي، فَجِئْني بِمِثْلِهِمْ إِذَا جَمَعَتْنا يا جَرِيرُ الْجَامِعُ. والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم. وبعدُ: فما زال الحديث بنا مستمرًّا حول الفكر والمفكرين وساحة الفكر، ولقد ذكرنا فيما سبق أمثلة كثيرة لمساحة الفكر الإسلامي، والمكان الذي يصلح أن يعمل فيه الفكر، ويكون مقبولاً في الشرع الحنيف، وذلك لأننا نسمع مَن يزعم أنه مفكِّر، ويطعن في الثوابت، يدَّعى أنه مفكر ويفتخر بهذا في محافل كثيرة

لكن السؤال: هل للفكر قانون موحد؟ وإن كان، فهل في شريعتنا قانون للفكر؟

للجواب عن هذا السؤال يجب أن نذكر الآتي: الفكر بابه المعرفة التي يدخل من خلالها إلى الفكر؛ فلا بد للمفكر أن يمرّ من هذا الباب، أولاً، وثانيًا: عند المناطقة أن مفاتيح الفكر

خمسة وهي: ما، ولماذا، وأين، ومتى، وكيف. فالأول سؤال عن الماهية، وتدرك بإجابته كُنْه الث

الثاني: سؤال عن العلة والسبب، وتدرك بإجابة سبب الكينونة، وعلة وجودها.

والثالث: سؤال عن المكان، وتدرك بإجابته مكان وجود الكينونة.

والرابع: سؤال عن الزمان، وتدرك بإجابته زمان تكوين الكينونة.

والخامس والأخير: سؤال عن الكيفية، وبإجاباته تدرك الحال والخبر الخاص بالكينونة هذه. فهذه الأسئلة المنطقية وضعها علماء المنطق ميزانًا للمعرفة بالشيء، فإذا كنت صاحب معرفة

#### اعداد ک د احمد منصور سبالك

بشيء لا بد أن تكون عندك إجابات خمسة لهذه الأسئلة الخمسة.

بدأت بهذه التقدمة لكي يكون الكلام واضحًا عندما نتكلم عن المعرفة عامة، و«القانون المعرفية الإسلامي» خاصة.

فأقول: إن غربة المسلم عن الإحساس بماضيه وحاضره ومستقبله قد أدًى إلى فقدان التوازن في نفسه، ولهذا واجب عليه الدخول في دائرة المعارف بقراءة هذه الأزمنة الثلاثة، ومن ثمً يحدد علاقته بتراثه الماضي، ويحدد الحاضر، ليساعد في تجديد الأمة المسلمة ويساعد في تأهيلها لقراءة المستقبل ووضع آليات صحيحة لا تنكرها الرسالة التي يحملها.

فبعد أن كان في عصور الازدهار الإنسان بصفتين رئيسيتين وهما: الأولى: أنه يحدد معارفه باسم ربه، لا باسم نفسه، ولا أسرته، أو عشيرته، أو قومه، أو عرقه.. إلخ.

والصفة الثانية: أنَّ كلاً من الوحي والعقل والحواس كانت تتكامل في عملية تكوين معارفه.

فاكتسب هذا الإنسان بهذين الصفتين رسوخًا وإحاطة في المعارف، تجاوز بهذا الرسوخ الحد الزمني للمعرفة أو التاريخي لموضوع هذه المعارف. وأكبر دليل على ذلك أنه في وقت أن كانت أوروبا يطلق عليها عصور الظلام، كان المسلمون فيهم المعلم والعلماء في شتّى نواحي المعرفة، فأدخلوا عن طريق الفتوحات نور العلم الذي اكتسح أوروبا، فتمسكت به وتحولت من الظلام إلى النور، وفرطنا نحن في هذا فحالنا يعلمه القاصي والداني.

فعندما انحسرت هذه الصفات في نفوس المستغلين بالعلم والمعرفة، انهار التوازن في نفوسنا بين دور العقل ودور الحواس، ودور الوحي، فانقسم المسلمون إلى أقسام اتخذت القرآن عضين؛ بأن جزأته أجزاء كأعضاء الجذور كما ذكر ابن عباس رضي الله عنه في قوله تعالى: «كما أَرْلُنَا عَلَى ٱلمُفْتَسِمِينَ (أَنَّ الَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ » (الحجر: ١٩-١٩).

فغربة المسلم تبعده عن أصالته، وتُوقعه في التفكير الجزئي والتبريري والإبائية، ويعجز عن الشمول والرسوخ والإحاطة، الأمر الذي أدًى به إلى غربة بين أدوات المعرفة، أي: بين الوحي والعقل والحواس، ولهذا كانت النتيجة توقّف عملية البحث في آيات الآفاق والأنفس، وإهمال القدرات العقلية، واكتفينا بما فعله الأجداد، وما جاء الغرباء، وأخذنا السم الذي وُضع لنا في العسل، حتى أصبح لنا دين جديد، ولا حول ولا قوة إلا بالله.

ولهذا فإن تأصيل (قانون معرية إسلامي) أمرية غاية الأهمية والضرورة في ظل هجمة المفكرين -وإن صح التعبير مدعو التفكير- باسم الإسلام للاسلام، وهذا الاعتبار منها:

أن الدين الإسلامي هو دين الحجة والبرهان، فلا توجد مسألة في دين الله إلا وقائم التسليم بها على الدليل العقلي.

سواء كان ذلك التسليم من جهة التسليم بصدق النبي صلى الله عليه وسلم، أو من جهة ما تتضمنه نصوص الكتاب والسنة من الاستدلال على مسائلها.

ومما يستوجب تأصيل القانون المعرفي ومنهج الاستدلال في الإسلام ما حصل من الانحراف في الفكر الإسلامي نتيجة الخلاف حول مصدر التلقي، وما نشأ عن ذلك من إحداث مناهج بدعية في الاستدلال لم تكن معهودة من قبل مثل بعض الاتجاهات كالاتجاه الفلسفي، أو الاتجاه الكلامي، أو الاتجاه الصوفي.

ومما يستوجب أيضًا تأصيل وتقعيد قانون معرية ومنهج استدلال في الإسلام أيضًا الاتجاه الوضعي المعاصر الذي يعارض كل حقائق الدين تقريبًا، وهذا المنهج السائد في هذا العصر في كثير من المذاهب لا سيما الفلسفية منها ونظريات ما يسمى بالعلوم الإنسانية؛ إذ إنها نشأت إبَّان ظروف خاصة، حين فزع الناس من التفسير الديني القائم على الكتب المحرفة المشتملة على ما ينافي الضرورة العقلية.

ومع ذلك مما يختص به الفكر الغربي التغريبي - الكل ما هو مسلم- إلا أن هذه المذاهب والنظريات قد دخلت إلى العالم الإسلامي على أيدي المفكرين والمربين - إياهم- تلقوها، وطبقوها دون وعي بحقيقة الإسلام، أو حقيقة ما تتضمنه تلك النظريات من المصادمة للثوابت الشرعية التي نراها في حديثهم الذي يزعمون فيه الصحة المطلقة أو كما يقولون: الحقيقة المطلقة.

وأيضا: ضرورة العلم بالقانون المعرفي الإسلامي تكمُن في كيفية الرّد على أولئك الذين يزعمون أنهم على الباطل من أصحاب المداهب الهدامة والنظريات المخالفة للدين.

وإذا تقررت هذه الضرورات التي تستوجب وجود قانون معرية إسلامي، يجب العلم بتحديد مصادر ومجالات هذا القانون، والعلم بكيفية الاستدلال المستند إلى مصادر محدَّدة للمعرفة لا مصادر محدَّدة للمعرفة لا مصادر محدَّدة للمعرفة لا مصادر معينة، كما يؤسس إلى تصور متكامل الطبيعة العرفة في قانون المعرفة في الإسلام، أولاً، ثم التصدي لتلك الأفكار الهدامة التي لا أساس لها. نفعنا الله وإياكم بما نعلم، وكتب لنا ولكم الأجر، إنه ولي ذلك والقادر عليه، ونلتقي في المقالة وبارك القادمة بإذن الله تعالى، وصل اللهم وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.

الحمد لله على عظائم المنن وعموم النّعَم وصلى الله وسلم على سيّد البشر وخاتَم الأنبياء وصحابته الأنجم الزاهرة، وأهل بيته النجب الطاهرة وسلم تسليمًا كثيرًا، وبعد:

#### الحديث:

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَالأَثْرُجَة طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَرِيحُهَا طَيِّبٌ، وَالَّذِي لاَ كَالأَثْرُجَة طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَلا رِيحَ لَهَا، وَمَثُلُ القَرْآنَ: كَمَثُلِ الرَّيْحَانَة وَمَثُلُ الفَاجِرِ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثُلِ الرَّيْحَانَة رِيحُهَا طَيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرَّ، وَمَثُلُ الفَاجِر الَّذِي لاَ يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثُلِ الرَّيْحَانَة يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثُلِ الرَّيْحَانَة يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثُلِ الرَّيْحِ لاَ يَقْرَأُ القُرْآنَ: كَمَثُلِ الْحَنْظَلَةِ طَعْمُهَا مُرَّ وَلا رِيحَ لَهَا".

#### أولاً: التخريج:

أخرجه البخاري في صحيحه - كتاب: فضل القرآن، باب: قراءة الفاجر والمنافق، وأصواتهم وتلاوتهم لا تجاوز حناجرهم - حديث رقم ٧١٦١٠.

وباب: ذكر الطعام - حديث رقم ٥١٣٤.

وباب: إثم من راءى بقراءة القرآن أو تأكَّل به أو فخر به - حديث رقم: ٤٧٨٩.

مسلم في صحيحه - بَابِ فَضِيلَةٍ حَافِظِ الْقُرْآنِ - حديث رقم: ١٣٨١.

النسائي في الصغرى- مثل الذي يقرأ القرآن من مؤمن ومنافق - حديث رقم: ٤٩٩٨.

الترمذي في جامعه - باب: ما جاء في مثل المؤمن القارئ للقرآن وغير القارئ - حديث رقم ، ٢٩٢٥ . ابن ماجه في سننه - بَابٌ: في فَضَائِل أَصَحَاب رَسُولِ اللَّهِ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حديث رقم ، ٢١٥.

وَأَخْرِجِهُ البُّخَارِيِّ أَيْضًا فِي التَّوْحِيدِ عَن مُوسَى بِن إِسْمَاعِيلِ.

وَأَخْرِجِهُ مُسلم فِي الصَّلَاةِ عَن هَدَبِة، وَعَن غَيْرِهُ وَأَخْرِجِهُ مُسَدِّد بِهِ وَعَن وَأَخْرِجِهُ أَبُو دَاوُد فِي الْأَدَبِ عَن مُسَدِّد بِهِ وَعَن



## ري الظمآن

ببعض

فضائل

القرآن

اعداد: د. مرزوق محمد مرزوق



صفر ۱۶۲۲ هـ - العدد ۵۹۰ السنة الخمسون ف محمون

عبيد الله بن معاذ، وَأخرجه الثَّرْمِذِي فِي الْأَمْثَالُ عَن قَتَيْبُهَ بِه وَأَخْرَجُه الثَّسَائِي فِي الْمُولِيمَة وَفِي وَأَخْرَجُه النَّسَائِي فِي الْمُولِيمَة وَفِي وَضَائِل الْقُرْانَ عَن عبيد الله بن سعيد وفي الأَيْمَان عَن عَمْرو بن عَلَى.

وَأَخْرِجِهُ ابْنِ مَاجَهُ عَن مُحَمَّد بِن الْثَنِي وَمُحَمِّد بِن بِشار.

#### ثانيا: شرح المفردات:

الأثرُجَةِ: وهي بِصَمِّ الْهَمْزَة وَالرَّاء بَيْنهما مُثَنَّاة سَاكِئَة وَآخِره وَالرَّاء بَيْنهما مُثَنَّاة سَاكِئَة وَآخِره جِيم تَقِيلَة، وَقَدْ تُحَفَّض. وَيُزَاد قَبْلها ثُون سَاكِئَة، وَيُقَال: بِحَدُف الْأَلِف مَعَ الْوَجْهَيْنِ قَتِلْكَ أَرْبَع الْأَلِف مَعَ الْوَجْهَيْنِ قَتِلْكَ أَرْبَع

لُغَاتَ وَتَبْلُغ مَعَ التَّحْفِيفَ إلى ثَمَانِيَة. وهي من أحسن الثمار الشجرية وأنفسها عند العرب. قلت: وهي نوع من الحمضيات شبيه بالليمون والبرتقال.

٢- الريحانة: كل بقلة طيبة الريح، وهو ما يستراح إليه. وقيل: هي كل نبت طيب الريح من أنواع المشموم.

٣- الحنظلة: نبات ثمرته في حجم البرتقالة ولونها، فيها لبّ شديد المرارة، ويمتد على الأرض كالبطيخ وثمره يشبه ثمر البطيخ، لكنه أصغر منه جدًا، ويضرب المثل بمرارته. (ينظر: فتح الباري لابن حجر، ١/ ١٢٦، وتحفة الأحوذي للمباركفوري، ٨/ ١٣٦- ١٣٤).

#### شرح الحديث:

هذا حديث بوَّب له الإمام البخاري بعنوان؛ باب فَضُلِ الْقُرْآنِ عَلَى سَائِرِ الْكَلاَمِ؛ أي: هَذَا بابُ فِي بَيَان فضل الْقُرْآنِ على سَائِر الْكَلام، وَقد وَقع لفظ مثل لفظ هَذِه التَّرْجَمَة (كما نبّه عليه في الفتح) في حديث أخرج الترمذي وغيره معناه بأسانيد لا تخلو من مقال وفيه: "وفضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه"،

خُصَّ صِفَةَ الْإِيمَانِ بِالطَّغَمِ وَصِفَةَ التَّلاوَةَ بِالرِّيحِ؛ لأَنَّ الْإِيمَانَ أَلْسَزَمُ لَلْمُؤْمِنِ مِنَ الْقُسْرَآنِ إِذَ يُمْكِنُ خُصُولُ الْإِيمَانِ بِدُونِ الْقَرَاءَة.

ثم يذكر الإمام البخاري الحديث والذي هو بمثابة مثل يَضربه النبي صلى الله عليه وسلم ليبين ويقسّم الناس فيه بخصوص علاقتهم بالقرآن؛ وأنهم على أربعة أنواع:

١- الأول: قوْلُهُ: "مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْيِ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالْأَثْرُجَةِ": وهي نوع من أنواع الثمار لها فوائد وقبول حقيقي طبي ونفسي فضلاً عما كُتِبَ لها من قبول بسبب الحديث لن يعرفه.

وقوْلُهُ: "طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَرِيحُهَا طَيِّبٌ"، قيلَ: خَصَّ صفّة الْإِيمَانِ بِالطَّعْمِ وَصفّة الثّلاوَةِ بِالرِّيح؛ لأنَّ الْإِيمَانَ الْزُمُ لِلْمُوْمِنِ مِنَ الْقُرْآنِ إِذْ يُمْكنُ الْإِيمَانِ بِدُونِ الْقَرَاءَةِ، وَكَذَلْكَ الطَّعْمُ الْزُمُ

حُصُولُ الْإِيمَانِ بِدُونِ الْقَرَاءَةِ، وَكَذَلِكَ الطَّعْمُ ٱلْزَمُ لِلْجَوْهَرِ مِنَ الرِّيحِ فَقَدْ يَذْهَبُ رِيحُ الْجَوْهَرِ وَيَبْقَى طَعْمُهُ.

٧- والثاني: قوْلُهُ: "وَالَّذِي لا يَشْرَأُ القُرْآنَ كَالتَّمْرَةِ طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَلا رِيحَ لَهَا": أي وإن هذا المؤمن الذي لا يقرأ القرآن كالتمرة طعمها حلو؛ إذ إنه مؤمن يعمل بالقرآن لكن لا رائحة له فائحة؛ إذ هو مقصر تجاه القرآن فلا تشم رائحته الذكية.

وقوله يقرأ القرآن على صيغة المضارع ليس المراد منها حصولها بل المراد منها الاستمرار عليها وأن القراءة دأبه وعادته وقد شبه المؤمن الذي لا يقرأ القرآن بالثمرة في حلاوة مذاقها، وإن كان لا ريح لها، لأنه زين باطنه بالعمل بالقرآن ، وإن لم يزين ظاهره بتلاوته.

٣- والثالث: قوْلُهُ: "وَمَثَلُ الْفَاحِرِ الذي يقرأ
 القرآن كمثل الريحانة ريحها طيب وطعمها مرّ".

3- والرابع: "ومثل الفاجر"؛ أي: المنافق "الذي لا يقرأ القرآن كمثل الحنظلة طعمها مر ولا ريح لها". شبَّهه النبي صلى الله عليه وسلم بالحنظلة، وفيها ما فيها من المذاق المرّ؛ ولذا قال: "لا رائحة لها، وطعمها مُرّ"، وفي رواية للترمذي: "ريحُها مُرّ

وطعمُها مُرِّ"، واستشكلتْ هذه الرواية من جهة أنَّ المرارة من أوصاف الطعوم، فكيف يُوصَف بها المريحُ \$ والإجابة بأنَّ المريح ثَّا كان كريهًا، اسْتُعيرَ لله وصْفُ (المرارة)، فتلكم هي أصناف أربعة: مؤمن يقرأ القرآن ويعمل به، ومؤمن يعمل به ويقصر في قراءته، ومنافق أو مُرَاء يقرأ القرآن ولا يعمل، نسأل الله ولا يعمل، نسأل الله

#### ومما يستفاد من الحديث:

1- وفي هذا الحديث فضيلة حامل القرآن، ومطابقته للترجمة من حيث ثبوت فضل قارئ القرآن على غيره؛ فيستلزم فضل القرآن على سائر الكلام، وكذلك استحباب ضرب الأمثال للبيان وتقريب الفهم. قال النووي في شُرْحه على صحيح مسلم: "هذا الحديث فيه فضيلة حافظ القرآن، واستحباب ضَرْب الأمثال لإيضاح المقاصد".

وقال شارح مشكاة المصابيح: "إن هذا التشبيه والتمثيل في الحقيقة وصف لموصوف اشتمل على معنى معقول صرف لا يبرزه عن مكنونه إلا تصويره بالمحسوس المشاهد، ثم إن كلام الله المجيد له تأثير في باطن العبد وظاهره، وإن العباد متفاوتون في ذلك، فمنهم مَن له النصيب الأوفر من ذلك التأثير وهو المؤمن القارئ ومنهم مَن لا نصيب له البتة وهو المنافق الحقيقي، ومنهم مَن تأثَّر ظاهره دون باطنه وهو المرائي أو بالعكس، وهو المؤمن الذي لا يقرؤه، وإبراز هذه المعانى وتصويرها في المحسوسات ما هو مذكورفي الحديث ولم يجد ما يوافقها ويلائمها أقرب ولا أحسن ولا أجمع من ذلك؛ لأن المشبّهات والمشبه بها واردة على التقسيم الحاصر. اهـ. (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، ٦٦/٩- ٦٧. وانظر؛ عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، ٢٠/ ٣٨).

 ٢- الإيمان ألزم للمؤمن من القرآن وهو أدب عظيم من آداب الإسلام التي كان يُعلمها النبي

صلى الله عليه وسلم الأصحابه، قال ابن حجر؛ قوله: "طَعْمها طَيِّب وَرِيحها طَيِّب"، قيلَ؛ خَصَّ صِفَة الْإيمان بِالطَّعْم، وَصِفَة التَّالاوَة بِالرِّيح؛ الْأَيمان أَلْزَم لِلْمُوْمِنِ مِن الْقُرْآن؛ إذْ يُمْكن حُصُولُ الْإيمان بِدُونِ الْقَرَاءَة، وَكَذَلِكُ الطَّعْم الْزُم لِلْجَوْهَرِ مِن الرِّيح؛ قَقَدْ يَذْهَب رِيح الْجَوْهَر وَيَعْمَه.

"- الْحِكْمَة فِي تَخْصِيص الْأَثْرُجَّة بِالتَّمْثيلِ 
دُون غَيْرِهَا مِن الْفَاكِهَة الَّتِي تَجْمَع طيب الطَّعْم 
وَالرِّيح ( كَالتَّفَّاحَة مَثلا)؛ وذلك لأسباب كثيرة؛ 
منها؛ أن الأترجة يُتُدَاوَى بِقشْرِهَا وَهُو مُفْرِح 
بِالْخَاصِّيَة، وَيُسْتَخْرَج مِنْ حَبُّهَا دُهْن لَهُ مَنَافع. 
وَقَيلَ: إِنَّ الْحِن لا تَقْرَب الْبَيْت الَّذِي فِيه الْأَثْرُج، 
وَقَيلَ: إِنَّ الْحِن لا تَقْرَب الْبَيْت الَّذِي فِيه الْأَثْرُج، 
وَقَيلَ: إِنَّ الْحِن لا تَقْرَب الْبَيْت الَّذِي فِيه الْأَثْرُج، 
وَقَيلَ: إِنَّ الْحِن لا تَقْرَب الْبَيْت الَّذِي فِيه الْأَثْرُج، 
وَقَيلَ: إِنَّ الْحِن لا تَقْرَب الْبَيْت الَّذِي فِيه الْأَثْرُج، 
الشَّيَاطِين، وَغِيهَا أَيْضًا مِن الْنَزايا كِبْر جُرْمِهَا وَحُسْن 
اللَّوْمِن، وَفِيهَا أَيْضًا مِن النَّزَايا كِبْر جُرْمِهَا وَحُسْن 
الْأَلْمِن وَفِيهَا أَيْضًا مِن الْنَزايا كِبْر جُرْمِهَا وَحُسْن 
الْالْتِدَاد طِيب تَكُهة وَدَبَاع مَعِدة وَجَوْدة هَضْم، 
وَلَهَا مَنَافع أَخْرَى مَذْكُورَة فِي الْفُرْرَدات.

٤- وأما سبب التمثيل بالتمرة للمؤمن غير القارئ؛ لأن التمرة تراها من بعيد فلا تشم لها رائحة، فلا نفع في أن تراها من بعيد، لكن نفعها في أن تأكلها، فإذا أكلتها وجدت فائدتها، فكذلك الانسان المؤمن الذي لا بقرأ القرآن.

وأما الريحانة فإنها تشبه المنافق، تشم رائحتها الجميلة من بعيد، ولكن عندما تتذوقها تجد طعمها مرًا، وكذلك المنافق الفاجر، فإنك قد تنتفع من المنافق الذي يقرأ القرآن بشيء، فلعله يقرأ القرآن بصوت جميل، فيعجبك صوته أو يؤثر فيك كلام الله جل وعلا بسبب تلاوته له، ولعلك تسأله عن أماكن الآيات فيجيبك، ولكنه لا يعمل بشيء مما ورد في القرآن، فيستبيح لنفسه أن يكذب وينافق ويرائي ويخادع ويخون، ولا يراقب الله جل وعلا في تصرفاته.

٢- وأما الحنظلة فإنها تشبه المنافق الفاجر
 الذي لا يقرأ القرآن؛ لأنه لا ريح لها وطعمها مُن

فاتفق معها في مرارة الطعم وعدم وجود الرائحة، لفساد مخبره ومظهره. (ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني، ١٦/٩- وانظر: عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني، ٢٠/ ٣٨).

٧- قراءة الفاجر والمنافق مهما ظهر حسنها فلا تقبل عند الله؛ قال ابن بطال: "معنى هذا الباب أن قراءة الفاجر والمنافق لا ترتفع إلى الله ولا تزكو عنده، وإنما يزكو عنده ما أريد به وجهه، وكان عن نية التقرب إليه، وشبهه بالريحانة حين لم ينتفع ببركة القرآن، ولم يفز بحلاوة أجره، فلم يجاوز الطيب موضع الصوت وهو الحلق، ولا اتصل بالقلب، وهؤلاء هم الذين يمرقون من الدين (فتح الباري لابن حجر العسقلاني، ١٩٣٥/١٣٥).

وقال العيني رحمه الله: (اعلم أن هذا التشبيه والتمثيل في الحقيقة وَصْف اشتمل على معنى معقول صرف لا يبرزه عن مكنونه إلا تصويره بالمحسوس المشاهد، ثم إنَّ كلام الله المجيد له تأثير في باطن العبد وظاهره، وإن العباد متفاوتون في ذلك، فمنهم من له النصيب الأوفر من ذلك التأثير، وهو المؤمن القارئ ومنهم من لا نصيب له البتة وهو المنافق الحقيقي، ومنهم من تأثر ظاهره دون باطنه وهو المرائي، أو بالعكس وهو المؤمن الذي لم يقرأه، وإبراز هذه المعاني وتصويرها في المحسوسات ما هو مذكور في الحديث، ولم يجد ما يوافقها ويلائمها أقرب ولا أحسن ولا أجمع من ذلك؛ لأن المشبهات والمشبه الحاضر).

لأن الناس إما مؤمن أو غير مؤمن، والثاني إما منافق صرف أو ملحق به، والأول إما مواظب عليها، فعلى هذا قِسْ الأثمار المشبّه بها، ووجه التشبيه في المذكورات مركّب منتزع من أمرين محسوسين؛ طعم وريح، وقد ضرب النبي المثل بما تنبته الأرض ويخرجه الشجر للمشابهة التي بينها وبين الأعمال؛ فإنها من ثمرات

النفوس فحّصً ما يخرجه الشجر من الأترجة والتمر بالمؤمن، وبما تنبته الأرض من الحنظلة والريحانة بالمنافق، تنبيهًا على علو شأن المؤمن ورتفاع علمه ودوام ذلك، وتوقيفًا على ضَعة شأن المنافق واحباط عمله وقلة جدواه. (عمدة القاري شرح صحيح البخاري للعيني ٢٠/٣٨).

 أنه قد يقع من بعض المؤمنين انصراف عن تلاوة القرآن وسماعه، وهذا من هجره، قال الإمام ابن القيم: "هجر القرآن أنواء:

أحدها: هجر سماعه والإيمان به والإصغاء إليه. والثاني: هجر العمل به والوقوف عند حلاله وحرامه، وإن قرأه وآمن به.

والثالث: هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه، واعتقاد أنه لا يفيد اليقين وأن أدلته لفظية لا تحصل العلم.

والرابع: هجر تدبره وتفهمه ومعرفة ما أراد المتكلم به منه.

والخامس: هجر الاستشفاء والتداوي به في جميع أمراض القلب وأدوائها فيطلب شفاء دائه من غيره ويهجر التداوي به، وكل هذا داخل في قوله: ( وَوَّالُ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ فَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَنذَا ٱلْقُرَءَانَ مَهْجُورًا) (الفرقان:٣٠).

وعليه ينبغي للمسلم أن يكونَ له وِرْدٌ يوميٌ من كتاب الله تعالى، يحافظ عليه، ويقضيه إذا فاته، وإن تيسر له أن يختم القرآن كلَّ ثلاثة أيام، أو كل أسبوع، أو كل شهر، أو كلَّ أربعين يومًا؛ فهو خير، فعن عبدالله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له: "اقرأ القرآن في أربعين"، وحسنه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٥١٢). (ينظر: الفوائد؛ لابن القيم ص٨٢، وتفسير ابن كثير ٣/ ٣١٨، تفسير الآية مي من سورة الفرقان).

فاللهم أنر قلوبنا ووجوهنا وبيوتنا وقبورنا بنور القرآن العظيم،

والحمد لله رب العالمين.

من الأحداث المهمة في تاريخ الأمة

55

श्विजी

ہ صفین

## میرکاتی صفینی (۱)

إعداد عبد الرزاق السيد عيد

الحمد لله الذي بيده الملك وهو على كل شيء قدير، والصلاة والسلام على البشير النذير سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد، فمعركة صفين المنسوبة إلى هذا المكان الذي وقعت فيه بقرب الرقة على شاطئ الفرات آخر تخوم العراق وأول أرض الشام، والمنسوبة زمانًا إلى شهر صفر من العام السابع والثلاثين من الهجرة؛ حيث التحم الجيشان؛ جيش عليّ وجيش معاوية رضي الله عنهما، وإن كان زمان المعركة اتسع الأكثر من ذلك، ويمكننا القول؛ إنها بدأت يوم أن استشهد عثمان رضي الله عنه، بل هي ثمرة من الثمار المُرة التي ظهرت بسبب هذا الحدث الجلل، وظهور الفتنة الكبرى بين أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، والتي أدّت إلى انقسام الصحابة وظهور الخلاف بينهم في مسألة الثأر من قتلة عثمان، ثم تطور هذا الخلاف في الرأي إلى نزاع مسلح.

صفر ۱٤٤٢ هـ- العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

وقد لخِّص بعض أهل العلم أحداث صفين في سطور فقال «محب الدين الخطيب»:

(١ انتهى عليّ من حرب الجمل، وسار من البصرة إلى الكوفة فدخلها يوم الاثنين البصرة إلى الكوفة فدخلها يوم الاثنين المن رجب ٣٦هـ، أرسل جرير بن عبد الله البجلي إلى معاوية في دمشق يدعوه إلى طاعته، فجمع معاوية رؤوس الصحابة وقادة الجيوش وأعيان الشام واستشارهم فيما يطلب عليّ، فقالوا: لا نبايعه حتى يقتل قتلة عثمان أو يسلمهم لنا.

فرجع جريرإلى عليّ بذلك، فاستخلف على الكوفة أبا مسعود عقبة بن عامر، وخرج من الكوفة فعسكر بالنخيلة أول طريق الشام من العراق، وبلغ معاوية أن عليًّا تجهَّز وخرج بنفسه لقتاله، فأشار عليه رجاله أن يخرج هو بنفسه لقتال على؛ فخرج الشاميون نحو الفرات من ناحية صفين، وتقدم على بجيوشه إلى تلك الجهة، وكان جيش على في مئة وعشرين ألضًا، وجيش معاوية في تسعين ألفًا، وبدأ القتال في ذي الحجة ٣٦هـ بمناوشات ومبارزات، ثم تهادنوا في المحرم ٣٧هـ، واستؤنف القتال والتحم الحيشان لمدة تسعة أيام متتالية من أول صفر ٣٧هـ وقُتل في هذه الحرب سبعون ألفًا، ثم كُتبَ كتاب التحكيم في ١٣ صفر سنة ٣٧هـ) (راجع هوامش العواصم، ص١٦٦، تعليق الشيخ: محب الدين الخطيب).

أيها الأخ الكريم ليس من مقصودنا في المقام الأول الحديث عن تفاصيل المعارك وما حدث فيها تفصيلا، إنما المقصود الأول هو البحث عن الأسباب التي أدَّت إلى نشوب تلك الأحداث، وتحقيق مواقف الصحابة الكرام في هذه الفتنة التي أدت إلى انقسام الصحابة إلى مطالب بسرعة القصاص من قتلة عثمان، وإلى مطالب بالتريث حتى يستقيم أمر الخلافة وإلى طرف ثالث وهم الذين اعتزلوا هذه الأحداث ولم يشاركوا فيها.

الأمرية تعميق الخلاف والشقاق بين أصحاب النبي رضي الله عنهم بغية إحداث الشقاق والخلاف حتى يضعفوا الأمة، ويوقفوا المد الإسلامي عبر المشارق والمغارب، وكثر الدسّ في الأخبار والكذب الذي مارسه كثير من المغرضين، وسنحاول بعون من الله تحرّي الحقيقة من مصادرها وإخراجها للقارئ الكريم في ثوبها اللائق بها راجين من الله التوفيق والسداد، وإلى محاور هذا البحث الهام:

#### أولًا: أسباب المعركة ومواقف الصحابة من الفتنة:

الایشك أحد من المؤرخین أن من أهم أسباب الفتال بین الصحابة الکرام هو الفتنة التی وقعت بسبب مقتل عثمان رضي الله عنه على ید الغوغاء الذین كان یقودهم ابن السوداء المعروف بعبد الله بن سبأ الیهودي الذي دخل الإسلام لا یرید إلا الفتنة، والفتنة كلمة تُطلق ویُرَاد بها معان كثیرة جاءت في الكتاب والسنة وفي اللغة والفتنة التي نتحدث عنها هنا هو ما وقع بین الصحابة الكرام في صدر الإسلام من القتال والنزاع والفُرقة؛ نظراً لأن القضایا كانت مشتبهة ومعقدة إلى حد جعل المواقف متباینة والأراء مختلفة.

٢) قال الإمام النووي في شرح صحيح مسلم:
 (واعلم أن سبب تلك الحروب أن القضايا كانت مشتبهة، فلشدة اشتباهها اختلف اجتهادهم،
 وصاروا ثلاثة أقسام:

قسم ظهر لهم بالاجتهاد أن الحق في هذا الطرف وأن مخالفه باغ، فوجب عليهم نصرته، وقتال الباغي واجب عليهم فيما اعتقدوا ففعلوا ذلك، ولم يكن يحل لمن هذه صفته التأخر عن مناصرة إمام العدل في قتال البغاة في اعتقاده.

وقسم عكس هـؤلاء: ظهر لهم بالاجتهاد أن الحـق في الطرف الآخـر فوجب عليهم مساعدتهم وقتال الباغي عليه.

وقسم ثالث: اشتبهت عليهم القضية، وتحيّروا فيها، ولم يظهر لهم ترجيح أحد الطرفين

فاعتزلوا الفريقين، وكان هذا الاعتزال هو الواجب في حقهم؛ لأنه لا يحل الإقدام على قتال مسلم حتى يظهر أنه مستحقُّ لذلك، ولو ظهر لهؤلاء رجحان أحد الطرفين، وأن الحق معه لما جاز لهم التأخر عن نصرته في قتال البغاة عليه) (شرح النووي على صحيح مسلم ١٥/١٥).

٣) إن الخلاف الذي نشأ بين أمير المؤمنين علي ابن أبي طالب رضي الله عنه من جهة وبين طلحة والزبير وعائشة رضي الله عنهم لم يكن سببه القدح في ولاية أمير المؤمنين على وإمامته وأحقيته بالخلافة والولاية فقد كان هذا محل إجماع بينهم، قال ابن حزم: (لم ينكر معاوية قط فضل علي، واستحقاقه الخلافة، ولكنَّ اجتهاده أدى به إلى تقديم أخذ القود من قتلة عثمان رضي الله عنه على البيعة لعلى، ورأى نفسه أحق بطلب دم عثمان) (الفصل في الملل والنحل ١٦٠/٤).

٤) وأما ما شاع بين الناس قديمًا وحديثًا أن الخلاف بين على ومعاوية منشؤه هو طمع معاوية في الخلافة؛ فهذه روايات لا تصح ولا تثبت، وقد أنكرها المحققون، وقد ذكرنا قول ابن حزم وكذلك ابن كثير رحمه الله في البداية والنهاية وغيرهم.

قال ابن كثير: (والصحيح أن الخلاف بين على ومعاوية رضي الله عنهما كان حول مدى وجوب بيعة معاوية وأصحابه لعلى قبل توقيع القصاص على قتلة عثمان قبل البيعة أو بعدها، وليس هذا في أمر الخلافة في شيء؛ فقد كان رأي معاوية رضى الله عنه ومن حوله من أهل الشام أن يقتص عليّ من قتلة عثمان، ثم يدخلون بعد ذلك في البيعة).

٥) إن معاوية رضي الله عنه كان من كُتَّاب الوحي، ومن قادة الصحابة وأكثرهم حلمًا فكيف يعتقد أن يقاتل الخليفة الشرعي، ويهرق دماء المسلمين من أجل ملك زائل؟ ١ (وهو القائل: والله لا أخيّربين الله وبين غيره

إلا اخترت الله على ما سواه) (سير أعلام النبلاء: ١٥١/٣).

وقد ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال فيه: «اللهم اجعله هاديًا مهديًا واهد به» (صحيح الترمذي للألباني).

قال النبي أيضًا: «اللهم عَلَمه الكتاب وقه العذاب» (فضائل الصحابة: إسناده حسن). وأما وجه الخطأ في موقفه من مقتل عثمان رضى الله عنه؛ فيظهر في رفضه أن يبايع لعلى رضى الله عنه قبل مبادرته إلى القصاص من قتلة عثمان، بل ويلتمس منه أن يمكّنه منهم، مع العلم أن الطالب للدم لا يصح له أن يحكم بل يدخل في الطاعة، ويرفع دعواه إلى الحاكم، ويطلب الحق عنده (تحقيق مواقف الصحابة مختصرًا).

وقال الإمام القرطبي: (وقد اتفق أئمة الفتوى على أنه لا يجوز لأحد أن يقتصّ من أحد، ويأخذ حقه دون السلطان أو مَن نصَّبه السلطان لهذا الأمر؛ لأن ذلك يفضى إلى الفتنة وإشاعة الفوضى) (تفسير القرطبي

وهذا باختصار ما كان يراه عليّ رضي الله عنه كان يرى ضرورة البيعة أولًا حتى تقوم الدولة وتجتمع تحت خليفة واحد، ثم ننظر في قضية القصاص حتى لا تحدث فوضى. وسنعود لذلك لاحقًا ويقول الإمام الجويني في (لمع الأدلة): "إن معاوية وإن قاتل عليًّا فإنه لا ينكر إمامته، ولا يدعيها لنفسه، وإنما كان يطلب قتلة عثمان ظانًا أنه مصيب، وكان مخطئًا". اه.

٦) وأمير المؤمنين عليّ رضي الله عنه وإن كان أقرب الناس إلى الصواب في موقفه إلا أنه كان الأولى به عدم الاندفاع إلى قتال أهل الشام؛ لأن القتال كله شرّ، وبخاصة بين أهل القبْلَة. قال صاحب كتاب تحقيق مواقف الصحابة في الفتنة ج٢، ص ٣٢٨، ٣٢٩: (يستنتج من الأدلة الشرعية أن عليًّا كان أقرب إلى الحق من طلحة والزبير ومعاوية رضي الله عنهم؛

ففي الحديث الذي رواه مسلم عن الخوارج: «يقتلهم أدنى الطائفتين إلى الحق» دلالة واضحة أن عليًا كان أقرب إلى الصواب من مخالفيه في الجمل وصفين، لكن لم يُصب الحق بتمامه وكماله حيث كانت السلامة في الإمساك عن القتال؛ لأن العبرة بالنتائج والعاقبة، ولا شك أن نتيجة الاقتتال كانت مؤلمة). اه. مختصرًا.

٧) وخلاصة موقف أمير المؤمنين على رضي الله عنه من قتلة عثمان كان ينتظر بقتلة عثمان أن يستوثق الأمن، وتجتمع الكلمة، ويرفع من أولياء الدم، فيحضر الطالب للدم والمطلوب وتقع الدعوة ويكون الجواب، وتقوم البينة ويجري القضاء في مجلس الحكم بالعدل) ابن العربي «العواصم».

وأما ما أشير عن وجود قتلة عثمان في جيش عليّ رضي الله عنه وكيف يرضي أن يكون هؤلاء في جيشه، فقد أجاب الإمام الطحاوي عن هذه الشبهة بقوله: «وكان في عسكر عليّ رضي الله عنه من أولئك الطغاة الخوارج الذين قتلوا عثمان مَن لم يُعرَف بعينه، ومن تنتصر له قبيلته، ومن لم تقم عليه حجة بما فعله، ومن في قلبه نفاق لم يتمكن من إظهاره كله» (شرح الطحاوية، ص

وروى ابن أبي شيبة في المصنف: أن عليًا سمع يوم الجمل صوتًا تلقاء أم المؤمنين فقال: انظروا ما يقولون؛ فرجعوا فقالوا يهتفون بقتلة عثمان، فقال: «اللهم أحلل بقتلة عثمان ضربًا»، ويبرر ابن حزم موقف على رضي الله عنه في تأخير القصاص من قتلة عثمان بقوله: (فنقول وبالله التوفيق: أما قولهم إن أخذ القود من قتلة عثمان المحاربين لله ولرسوله الساعين في الأرض بالفساد، والهاتكين حرمة الإسلام والحرم والإمامة والهجرة والخلافة، والصحبة والسابقة فنعم، وما خالفهم على قط في ذلك ولا في البراءة منهم، ولكنهم كانوا عددًا

ضخمًا بما لا طاقة له عليهم، فقد سقط عن علىّ رضى الله عنه ما لا يستطيع كما سقط عنه وعن كل مسلم ما عجز عنه، ولو أن معاوية بايع عليًا لتقوى به على أخذ الحق من قتلة عثمان، فصح أن الخلاف هو الذي يدعى على إنفاذ الحق عليهم) (الفصل في الملل والنحل، ج٤، ص ١٦٢).

وقال صاحب كتاب تحقيق مواقف الصحابة ج٢، ص ٣٢٨: «ويتتبع الروايات في كتب التاريخ والحديث يلاحظ أن موقف عليّ من قتلة عثمان المندسين في جيشه كان موقف الحذر المحتاط منهم المتبرئ من فعلهم».

ثم تحدث صاحب تحقيق مواقف الصحابة عن معتزلي الفتنة فقال:

٨) إن الموقف الأحوط والأمثل هو موقف الذين اعتزلوا الفتنة وآثروا عدم قتال أهل القبلة، وقد اعتمد هؤلاء أصلًا شرعيًا ثابتًا بنصوص صريحة عن النبي صلى الله عليه وسلم وقد كان من كمال فقههم التضريق بين صحة إمامة علىّ رضي الله عنه ووجـوب القتال معه بل صحة قتال أهل القبلة؛ إذ لا يلزم من كونه إمامًا شرعيًّا أن يكون قتاله لأهل الجمل وصفين صوابًا بإطلاق. وعلى رأس هؤلاء الذين اعتزلوا الفتنة سعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وزيد بن ثابت، وعبد الله بن مغفل، ومحمد بن مسلمة، وأبو برزة الأسلمي وأبو بكرة وأبو موسى الأشعري، وأسامة بن زيد وعبد الله بن عمر رضى الله عنهم جميعًا.

وهكذا ذكرنا أهم سبب للفتنة التي أدت إلى وقوع القتال بين الصحابة وأدت بدورها إلى نشوب القتال بين أهل القبلة الواحدة والدين الواحد والرسول الخاتم، كما ذكرنا أهم مواقفهم من هذه الفتنة، وحاولنا تحري الحق من مصادره الصحيحة ليسقط الباطل، وللحديث بقية إن شاء الله.

فإلى لقاء أستودعكم الله الذي لا تضيع ودائعه.

#### أولًا: تعريف النكاح:

النكاح لغة: قَالَ الأزهري: أصل النَّكَاح في كَلام الْعَرَبِ الْوَطْءُ، وَقَيلَ للتَّزَوُّجِ نِكَاحٌ لأَنهُ سَبَبُّ للْوَطُّء الْمُبَاحِ. (لسان العرب: ٢/ ٦٢٦).

قَالَ ابن فَارَس: «النَّونُ وَالْكَافُ وَالْحَاءُ أُصْلٌ وَاحِدٌ، وَهُوَ الْبِضَاعُ. وَنَكَحَ يَنْكحُ. وَامْـرَأَةٌ نَاكحٌ فِي بَنِي فَلَاِن، أَيْ ذَات زَوْج مِنْهُمْ. يُقَالَ نَكَحْتُ: تزوَّجْتُ. وَأَنْكَحْتُ غَيْرِي. ُ

(مقاييس اللغة: ٥/ ٤٧٥).

النكاح شرعًا: حلِّ استمتاع الرجل من امرأة لم يمنع من نكاحها مانع شرعى. (الدر المختار: ص: ۱۷۷).

#### ثانيًا: الترغيب في النكاح:

جاء في كتاب الله آيات تحث على الزواج وتُرغّب فيه، وتدل على أنه آية من آيات الله ومنَّة عظيمة من الله تفضَّل بها على عباده.

قَال تعالى: « وَمِنْ ءَايُنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزَوْجًا لِتَسْكُنُواْ إِلِيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ في ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنَفَكُّرُونَ » (الروم: ٢١).

وقال تعالى: « وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنُ أَزُوَجِكُم بَنِينَ وَٰحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيّبَتِ ْ (النحل: ٧٢).

وقد أمر الله تعالى الأولياء بإنكاح من تحت ولايتهم من الأيامي، وهم: من لا أزواج لهم من رجال ونساء، ثيب وأبكار، ووعد سبحانه المتزوج بالغنى بعد الفقر؛ قال تعالى: «وَأَنكِحُواْ ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُرْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرْ وَإِمَآبِكُمْ إِن يَكُونُواْ فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَكِيدٌ » (النور: .( 47

وكذا، جاءت السنة بالترغيب في النكاح: - عن عبد الله قال: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ الْبَاءَةَ فَلْيَتَزَوَّجْ فَإِنَّهُ أَغَضَّ للْبَصَرِ وَأَحْصَنُ للْفَرْجِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطعْ فَعَلَيْهُ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لُّهُ وجَاءٌ» أخرجه الْبخاري (٥٠٦٥) وَمسلَم .(12..)

الباءة: أصلها في اللغة: الجماع، مشتقة من

#### فقه المرأة المسلمة







بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: انتهينا بفضل الله تعالى من فقه المرأة في الحج، ونبدأ في فقه المرأة في النكاح سائلين الله عزوجل أن يتقبل جهد المقل، وأن ينفع به المسلمين.

اعداد (أم تميم )





المباءة وهي المنزل، ومنه مباءة الإبل وهي مواطنها، ثم قيل لعقد النكاح؛ باءة، لأن من تزوج امرأة بوأها منزلاً. (مقاييس اللغة: ١/٣١)، لسان العرب (١/٣١).

الوجاء: هو رض الخصيتين، والمراد هنا: أن الصوم يقطع الشهوة ويقطع شر المني كما يفعله الوجاء. مسلم بشرح النووي (١٨٨/٥).

- وعن ابن عمرو، أن رسول الله صلى الله عليه الله عليه عليه وسلم قال: «الدُّنْيَا مَتَاعٌ وَخَيْرُ مَتَاعِ الدُّنْيَا الْلَـرْأَةُ الصَّالِحَةُ» أخرجه مسلم (١٤٦٧).

#### ثالثًا: حكمة النكاح:

الله تبارك وتعالى حكيمٌ عليمٌ ومن تمام حكمته ألا يأمر بشيء-سواء كان واجبًا أو مستحبًا- إلا وكان في هذا الأمر مصلحة كاملة أو راجحة.

#### وفوائد النكاح كثيرة منها،

أنه سبب لوجود النوع الإنساني، ومنها قضاء الوطر بنيل اللذة والتمتع بالنعمة وهذه هي الفائدة التي في الجنة إذ لا تناسل فيها، ومنها غض البصر وكف النفس عن الحرام وغير ذلك. عون المعبود (٢٨/٦). والوطر: كل حاجة كان لصاحبها فيها همة. اللسان (٣٤٠/٩).

أيضًا من حكم الزواج طيب نفس نبينا صلى الله عليه وسلم يوم القيامة بكثرة أمته وسيأتي الحديث، ومنها إذا كان الإنسان يدعو إلى الله فهو في أشد الحاجة إلى ولد يقوم بعد موته مقامه في الدعوة إلى الله والنصح لعباده، ومنها دعاء الولد لوالده بعد انقطاع عمله بالموت.

- عن معقل بن يسار قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني أصبت امرأة ذات حسب وجمال وإنها لا تلد، أفأتزوجها، قال: «لا، ثم أتاه الثانية فنهاه ثم أتاه الثالثة، فقال: تَزَوَّجُوا الْوَدُودَ الْوُلُودَ

فَإِنِّي مُكَاثِرٌ بِكُمُ الْأُمُمَ» صحيح سنن أبي داود (٢٠٥٠) وصحيح ابن ماجه (١٨٦٣) وصحيح النسائي (٣٢٧٧).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِذَا مَاتَ الله صلى الله عليه وسلم قال: «إِذَا مَاتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاِثَةٍ إِلَّا مِنْ صَدَقَة جَارِيَة أَوْ عِلْم يُنْتَفَعُ بِهِ أَوْ وَلَد صَالِح يَدْعُو لَهُ» أُخرجَه مُسلم (١٦٣١).

والأُدُلَة في هذا الباب من كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم كثيرة، لم أذكر إلا بعضًا منها خشية الإطالة.

#### رابعًا: حكم الزواج:

قال الله تعالى: «فَانكحُوا مَا طَابَ لَكُم مِّنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَزُبَاعَ» (النساءِ: ٣).

- عن عبد الله أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: «يَا مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنْ اسْتَطَاعَ الْبُاءَةَ فَلْيُتَزُوَّجْ فَإِنَّهُ أَغَضُّ لِلْبُصَرِ وَأَحْصَنُ لَلْبُصَرِ وَأَحْصَنُ لَلْفُرْجِ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَعَلَيْهِ بِالصَّوْمِ فَإِنَّهُ لَلْهُ وِجَاءٌ» أخرجه البخاري (٥٠٦٥) ومسلم لَهُ وجَاءٌ» أخرجه البخاري (٥٠٦٥).

- وعن أنس «أَنَّ نَفَرُا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم سَأَلُوا أَزْوَاجَ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم عَنْ عَمَله فِي السِّرِّ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَتَزَوَّجُ النِّسَاءَ، وقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَكُلُ اللَّحْمَ، لَا أَكُلُ اللَّحْمَ، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: لَا أَكُلُ اللَّحْمَ، لَا أَكُلُ اللَّحْمَ، الله وَأَثْنَى عَلَيْهِ فَقَالَ: مَا بَالُ أَقْوُام قَالُوا للله وَأَثْنَى عَلَيْهِ فَقَالَ: مَا بَالُ أَقْوُام قَالُوا كَذَا وَكَذَا ؟ لَكَنُ أَصُلِي وَأَنَامُ وَأَصُومُ وَأُفُطِرُ وَأَتَامُ وَأَصُومُ وَأَفُطِرُ وَأَتَرْوَّجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ وَأَتَامُ مِنْ الْمَتَتِي فَلَيْسَ مَنْ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مَنْ مَنْ مَا بَالَ أَوْدَامُ وَأَصُومُ وَأَفُطِرُ وَأَسَامَ وَأَتَامُ وَأَصُومُ وَأَنْمَامُ وَأَصُومُ وَأَفُطِرُ مَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ وَأَنَامُ وَأَصُومُ اللّهِ وَأَتَرْوَجُهُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَّتِي فَلَيْسَ مَنْ مَنْ اللّهِ مَنْ الْمَامُ (١٤٠١).

اختلف الفقهاء في حكم النكاح هل هو واجب أم مستحب؟ والجمهور على استحبابه.

قال الكاساني في بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع (٢/ ٢٢٨) بعد أن ساق حديث عبد الله المتقدم: قال: أقام الصوم مقام النكاح، والصوم ليس بواجب فدل أن النكاح ليس بواجب أيضًا، لأن غير الواجب لا يقوم مقام الواجب. ولأن في الصحابة - رضي الله عنهم-

من لم تكن له زوجة، ورسول الله-صلى الله عليه وسلم- علم منه بذلك ولم ينكر عليه، فدل أنه ليس بواجب.

قال ابن رشد القرطبي في المقدمات المهدات (١/ ٤٥٢): بعد أن ساق الأدلة على أن النكاح مستحب وليس بواجب، قال: فإذا ثبت بهذه الأدلة أن النكاح غير واجب علم أن الأوامر المواردة في القرآن بالنكاح في قوله: «فَانكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِسَاءَ » (النساء: ٣)، وقوله: «وَأَنكِحُوا النَّيْمَى مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِكَرُكُمُ وَلِمَآلِحِكُمُ النَّيْمَى مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِنْ عِكَرِكُمُ وَلِمَآلِحِكُمُ النَّيْمِ على الوجوب. وإذا لم تكن على الوجوب. وإذا لم الإباحة. والإليل على ذلك حض رسول الله على ونهيه عن التبتل وهو ترك النكاح.

قال الإمام النووي في شرح مسلم (١٨٩/٥): بعد أن ساق حديث عبد الله المتقدم، قال: وفي هذا الحديث الأمر بالنكاح لمن استطاع وتاقت إليه نفسه، وهدا مجمع عليه، وتاقت إليه نفسه، وهدا مجمع عليه، لكنه عندنا وعند العلماء كافة أمر ندب لا إيجاب، فلا يلزم التزوج والتسري، سواء خاف العنت أم لا، هذا مذهب العلماء كافة ولا يُعلم أحد أوجبه إلا داود ومن وافقه من أهل الظاهر ورواية عن أحمد، فإنهم قالوا: يلزمه إذا خاف العنت أن يتزوج أو يتسرى، قالوا وإنما يلزمه في العمر مرة واحدة، ولم يشترط بعضهم خوف العنت...

واحتج الجمهور بقوله تعالى: «فانكحوا ما طاب لكم من النساء» إلى قوله تعالى «وما ملكت أيمانكم» فخيره سبحانه وتعالى بين النكاح والتسري.

قال الإمام المازري: «هذا حجة للجمهور؛ لأنه سبحانه وتعالى خيره بين النكاح والتسري بالاتفاق، ولو كان النكاح واجبًا لما خيره بينه وبين التسري؛ لأنه لا يصح عند الأصوليين التخيير بين واجب ومستحب، لأنه يؤدي إلى إبطال حقيقة الواجب وأن

تاركه لا يكون آثمًا.

أما قوله صلى الله عليه وسلم: «فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنْي» فمعناه: من رغَب عنها إعراضًا عنها غير معتقد لها على ما هي عليه، والله أعلم.

قال المرداوي في الإنصاف (٧/٨) باختصار: إن الناس في النكاح ثلاثة أقسام:

القسم الأول: من له شهوة ولا يخاف الزنا، فهذا النكاح في حقه مستحب على الصحيح من المذهب، نص عليه وعليه جماهير الأصحاب.

القسم الثاني: من ليس له شهوة كالعنين ومن ذهبت شهوته لمرض أو كبر أو غيره. فعموم كلام المصنف هنا أنه سُنَّة في حقه أيضًا.

والقول الثاني: هو من حقهم مباح، وهو الصحيح من المذهب.

القسم الثالث: من خاف العنت، فالنكاح في حقه واجب قولاً واحدًا، إلا أن ابن عقيل ذكر رواية أنه غير واجب اهـ.

العنين الذي لا يأتي النساء - لسان العرب (٤٨٤/٦).

#### تعقيب وترجيح:

أرى-والله تعالى أعلم- أن الصحيح في هذه المسألة هو ما ذهب إليه الجمهور من أن النكاح سنة لما تقدم من الأدلة المقتضية للترغيب في مطلق النكاح.

أما من خشي العنت وهو الوقوع في الزنا وكان لديه مؤنة الزواج فيلزمه إعفاف نفسه كما ذهب إلى ذلك الحنابلة وغيرهم، عملاً بالقاعدة الفقهية: «الوسائل لها أحكام المقاصد»، فالوسيلة إلى واجب واجب، والوسيلة إلى مستحبً مستحبً، فعدم الوقوع في الزنا واجب والوسيلة إلى ذلك النكاح، فأصبح النكاح واجبًا لمن كانت تلك حالته ولديه مؤنة.

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله وحده، وأصلي وأسلم على من لا نبي بعده، سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وبعد:

فالعلم أفضل مكتَسب، وأشرف منتَسب، وأنفس ذخيرة تُقتَنى، وأطيب ثمرة تُجتَنَى، نور زاهر، وقوت هنيء، وما اكتسب مكتسب مثل علم يهدي صاحبه إلى هدًى أو يردّه عن ردًى، العلم أجلّ المطالب، وأسمى المواهب، وهو الوسيلة لكل الفضائل، هو الأنيس في الوحدة والصاحب في الخلوة، والدليل في السراء والضراء، ومنار سُبُل الجنة، به يُطاع الربّ ويُعبَد، ويُعرَف الحلال من الحرام.

> ولقد عني الإسلام بالعلم أبلغ عناية وأتمها، دعوةً إليه، وترغيبًا فيه، وتعظيمًا لقدره، وتنويهًا بأهله، وحثًا على طلبه وتعلُّمه وتعليمه. والاستزادة منه شرفُ لا يُضاهَى، وفضلُ لا يُحَدّ، ثمراته عاجله، وقطوفه دانية، فوائده شتِّي وعوائده حميدة، تُحفّزذا الهمة إلى طلبه

> يَمُنّ اللَّه به على من شاء، امتن اللَّه على الأنبياء الكرام بما آتاهم من العلم؛ فقال عز وجل عن يوسف عليه السلام: «وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ. وَأَسْتَوَى ءَانَيْنَهُ

#### اعداد الم عبده أحمد الأقرع

حُكُمًا وَعِلْمًا » (يوسف: ٢٢).

وقال سبحانه وتعالى عن كليمه موسى عليه السلام: «وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدُّهُ، وأَسْتَوَيِّ ءَائَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا »(القصص: ١٤).

وقال سبحانه وتعالى عن داود وسليمان عليهما السلام: «وَكُلُّا ءَانَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمَا أَ» (الأنبياء: ٧٩). وقال سبحانه وتعالى عن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم: «وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكُمَةُ

#### وعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعُلُمُ وَكَاكَ فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا »

(النساء: ١١١٣)، وأمر الله عز وجل رسوله صلى الله عليه وسلم أن يستزيده من هذا العلم الذي علمه، فقال سبحانه وتعالى: «وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا» (طه: ١١٤)، وكفى بهذا شرفًا للعلم. فتعلم رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعمل وعلم.

عن أبي ذر رضي الله عنه قال: تركنا رسول الله صلى الله عليه وسلم وما من طائر يُقلَب جناحيه على الله عليه وسلم وما من طائر يُقلَب جناحيه الله عليه وسلم: «ما بقي شيءٌ يقرّب من الجنة، ويباعد من النار، إلا وقد بُين لكم» (الصحيحة: الله عنه: "قام فينا النبي صلى الله عليه وسلم مقامًا، فأخبرنا عن بدء الخلق، حتى دخل أهل الجنة منازلهم، وأهل النارمنازلهم، حفظه ذلك من وبدنك يكون صلى الله عليه وسلم عفظه، ونسيه من نسيه (رواه البخاري: ٣١٩٧). وأقام الحجة على الأمة. وقد أمر صلى الله عليه وسلم أصحابه ومن بعدهم بأن يبلغوا عنه. وقال صلى الله عليه وسلم أصحابه ومن بعدهم بأن يبلغوا عنه. (رواه البخاري: ٣٤٦).

فأطاع أصحابه أمره، وساروا على دربه، واقتفوا أثره، وعملوا بوصاياه، ورحلوا إلى الأفاق، وأفنوا أعمارهم، وأنفقوا أموالهم حتى نقلوا إلينا هذا الدين، وما فعلوا ذلك إلا طاعة لربهم وتأسيًا بنبيهم صلى الله عليه وسلم، ولأنهم يعلمون شرف العلم وتبليغه، وعظيم أثره.

ومن عرف شرف ما يطلب هان عليه ما يبذل. قال الإمام أحمد رحمه الله: «العلم لا يعدله شيءٌ».

وقاً لَ أيضًا رحمه الله: «طلب العلم أفضل الأعمال لن صحّت نيته».

ولقد كان السلف ينفقون جُلّ أموالهم في سُبُل تحصيل العلم ونشره، ولما رأيت أن كثيرًا من الناس في هذا الزمان قد زهدوا في العلم، ورغبوا عن الإنفاق في سبيل طلبه والرحلة إلى العلماء لتحصيله، أردت أن أذكر نفسي وإخواني ببعض فضائل العلم وثمراته العاجلة والآجلة حتى نظفر عن ساعد الجد، ونجد في طلبه حتى نظفر بثمراته، وثمراته لا تُحصى:

#### فضائل طلب العلم

استشهد الله بأولي العلم على أجلُ مشهود عليه وهو توحيده قال الله عز وجل: « شَهدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتِكُهُ وَأُولُوا الْمِلْمِ قَابِمًا بِأَلْقِسْطُ لاَ إِللهَ إِلّا هُوَ اللهَ عَمران: ١٨ ).

كما أن الله أمر رسوله محمدًا صلى الله عليه وسلم أن يستشهد بأهل العلم على أنه رسول الله صلى الله عليه أن يستشهد بأهل العلم على أنه رسول الله صلى الله عليه وسلم. قال تعالى: «وَيَقُولُ اللَّيْنِ كَكُفُرُوا لَسُتَ مُرْسَكًا قُلُ كَفَى بِأَللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَبِ » (الرعد: ٤٣).

وييعاسم ومن يعدي إلى الإيمان، قال الله تعالى: « وَلِيعْلَمُ اللهِ تَعَالَى: « وَلِيعْلَمُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

إِن العلم يهدي إلى الحق، قال الله تعالى: « وَيَرَى اللَّهِ تَعَالَى: « وَيَرَى اللَّهِ يَعَالَى: « وَيَرَى اللَّهِ يَا أُولًا إِلَيْكَ مِن رَّيِكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِى إِلَّى صِرَاطٍ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ » (سبأ: ٦).

والعلم يرفع الله به الدرجات، قال الله تعالى: «يَرْفَع اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ الْهِلْمَ دَرَجَنتِ» (المجادلة: ۱۱).

وقد نفى الله التسوية بين أهل العلم وغيرهم من الناس، قال الله تعالى: «قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَمْلُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَّ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ » (الزمر: ٩).

كما أن شهادة الله عز وجل لأهل العلم بالخشية له سبحانه وتعالى، قال الله تعالى: «إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَكِّةُ ۗ (فاطر: ٢٨).

إن أهل العلم أكثر الناس معرفة للحق وإيمانًا به، قال الله تعالى: «وَالرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِء كُلُّ مِّنْ عِبدريّناً » (آل عمران: ٧).

وقد استشهد الله سبحانه بأهل العلم، قال الله تعالى: «وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُفْسِمُ الْمُحْمِوْنَ مَا لَيتُواْ غَيْرَ سَاعَةً كُنْلِكَ كَانُواْ يُؤْفَكُونَ ﴿ اللَّهِ وَقَالَ النَّيْنَ أُونُواْ الْيِلْمَ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَيتُتُمُ فِي كِنْبِ اللهِ إِلَى يَوْمِ البَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ الْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ الْبَعْثِ فَهَاذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَيكِنَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ » (الروم: ٥٥-٥٥). الْبَعْثِ وللكِنْتَكُمْ لُمُنتُم لا تَعْلَمُونَ » (الروم: ٥٥-٥٦). إن طلب العلم جهاد في سبيل الله، قال الله تعالى:

«وَمَا كَاكَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآمِفَةٌ لِيَنفَقَهُواْ فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُواْ قَوْمَهُمْ إِذَا رَجُعُواْ إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذُرُوكَ» (التوبة: ١٢٢).

وقد أمر الله الناس بالرجوع لأهل العلم عما أشكل عليهم، قال الله تعالى: «فَتَعَلُّوا أَهْلَ الذِّكِرِ إِن كُنُتُر لَا تَعَالُون » (النحل: ٤٣).

إن العلم هو تركة الأنبياء وتراثهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورثوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظ وافر» (صحيح الجامع: (٦٢٩٧)، معنى: (الحَظ) النصيب، والمعنى: أخذ نصيبًا تامًا لا حظ أوفر منه).

إن ثواب العلم دائم لا ينقطع، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة: إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له» (مسلم: ١٦٣١). ولله دَرَ من قال: «علم الرجل وَلَده المخلد».

ومن أراد الله به خيرًا يفقّهه في الدين، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من يرد الله به خيرًا يفقه في الدين» (متفق عليه).

ومنها: طلب العلم طريق إلى الجنة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «مَن سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» (مسلم: ٢٦٩٩).

والملائكة تضع أجنحتها رضًا لطالب العلم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «ما من خارج خرج من بيته في طلب العلم إلا وضعت له الملائكة أجنحتها رضًا بما يصنع حتى يرجع» (صحيح الجامع: ٥٧٠٢).

وقد دعا النبي صلى الله عليه وسلم لطالب العلم بالنضرة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «نضّر الله امرأ سمع منا حديثًا، فحفظه حتى

يبلغه، فرُبّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه، ورُبّ حامل فقه ليس بفقيه» (صحيح الجامع: ٦٧٦٦). فضل العالم على العابد

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وفضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب» (صحيح الجامع: (٦٢٩٧)).

يقول الإمام ابن رجب رحمه الله: «والسر في ذلك والله أعلم: أن الكوكب ضوؤه لا يعدو نفسه، وأما القمر ليلة البدر فإن نوره يشرق على أهل الأرض جميعًا فيعمهم نوره، فيستضيئون بنوره ويهتدون به في سيرهم»؛ فالحديث تضمن مثلا بديعًا يتضح من خلاله مدى الفرق بين العالم والعابد، حيث شبّه صلى الله عليه وسلم العالم بالقمر ليلة البدر، أي ليلة الخامس عشر والتي فيها يكون نهاية كمال القمر وتمام نوره، وشبه العابد بالكواكب.

كما أن العالم يستغفر له من في السماوات ومن في الأرض، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وإن العالم ليستغفر له مَن في السماوات ومَن في الأرض العالم ليستغفر له مَن في السماوات ومَن في الأرض والحيتان في جوف الماء» (صحيح الجامع: ٢٢٩٧). ومنها: طالب العلم تغشاه الرحمة وتحفه الملائكة، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «وما اجتمع قومٌ في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة، وحفتهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده» (مسلم: ٢٦٩٩).

وطلب العلم داخل في الاستثناء من اللعن، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الدنيا ملعونة، ملعون ما فيها، إلا ذكر الله تعالى، وما والاه، وعالمًا، أو متعلمًا» (صحيح الجامع: ٣٤١٤).

طلب العلم أداء فريضة إلهية، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «طلب العلم فريضة على كل مسلم» (صحيح الجامع: ٣٩١٣).

فضلاً عن محبة الملائكة للعلم، عن صفوان بن عسال المرادي رضي الله عنه قال: أتيت النبي صلى الله عليه وسلم وهو في المسجد متكئ على بُرْد له أحمر، فقلت له: يا رسول الله، إني جئت أطلب العلم، فقال: «مرحبًا بطالب العلم، إن طالب العلم تحفّه الملائكة، وتظله بأجنحتها، ثم يركب بعضهم بعضًا حتى يبلغوا السماء الدنيا من

محبتهم لما يطلب» (صحيح الترغيب: ٧١).

طلب العلم قد يعادل أجر حاج تامة حجته، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «من غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيرًا أو يعلّمه، كان له كأجر حاج، تامًا حجته» (صحيح الترغيب: (٨٦)).

وطالب العلم يستغفر له كل شيء، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صاحب العلم يستغفر له كل شيء، حتى الحوت في البحر» (صحيح الجامع: ٣٧٥٣).

إن طالب العلم لا يشبع من طلبه، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «منهومان لا يشبعان: طالب علم، وطالب دنيا» (صحيح الجامع: (٦٦٢٤)، والمعنى: بلوغ الهمة في الشيء).

#### هنيئا لأهل العلم بالعلم

عن أبي بن كعب رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «يا أبا المنذر؟ أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟»، قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «يا أبا المنذر: أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟» قال: قلت: «الله لا أله ألا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ»، قال: فضرب في صدري، وقال: «ليهنك العلم أبا المنذر» (مسلم: (١٨٨)، معنى قوله: ليهنك العلم: أي ليكن العلم هنيئًا لك).

ومنها: أن طالب العلم بأمان من النفاق، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خصلتان لا يجتمعان في منافق: حسن سمت، ولا فقه في الدين» (صحيح الجامع: ٣٢٢٩).

وطالب العلم من خير الناس إسلامًا، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خيركم إسلامًا أحاسنكم أخلاقًا إذا فقهوا» (صحيح الأدب المفرد، ٢١٨). يُ الحديث بيان أثر الفقه في تحسين الأخلاق ورفع المنزلة حتى يكون من خير الناس، لأن الفقه يبلغ الورع والتقوى وحُسْن الخلق، فالعالم الصادق يكسره علمه فيزداد تواضعًا.

والعلم خير ما يخلف الإنسان، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «خير ما يخلف الإنسان بعده ثلاثٌ: ولد صالح يدعو له، وصدقة تجري يبلغه أجرها، وعلمٌ ينتفع به من بعده» (صحيح الجامع: (٣٣٢٦)، والمعنى: أن عمل الميت ينقطع

بموته، وينقطع تجدد الثواب له، إلا في هذه الأشياء الثلاثة).

تلك والله المكارم والغنائم، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون، وعليه يحسد الحاسدون، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، وحقيق بمرتبة هذا شأنها أن تنفق نفائس الأنفاس عليها، ويسبق السابقون إليها، وتوفر عليها الأوقات، وتتوجه نحوها الطلبات. وأصحاب هذه المرتبة يدعون عظماء في ملكوت السماء كما قال بعض السلف: من علم وعمل وعلم، فذلك يُدْعَى عظيمًا في ملكوت السماء.

إن أهل العلم لا يشقى بهم جليسهم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن لله: ملائكة سياحين في الأرض، يطوفون في الطرق، يلتمسون أهل الذكر، فإذا وجدوا قومًا يذكرون الله تنادوا: هلموا إلى حاجاتكم، فيحفونهم بأجنحتهم إلى السماء الدنيا، فيسألهم ربهم، وهو أعلم منهم: ما يقول عبادي؟ فيقولون: يسبحونك، ويكبرونك، يقول عبادي؟ فيقولون: يسبحونك، ويكبرونك، ويحمدونك، ويمجدونك». وفي نهاية الحديث، وفيقول: فأشهدكم أني قد غفرت لهم، فيقول ملك من الملائكة: فيهم فلان ليس منهم، إنما جاء لحاجة. فيقول: هم القوم لا يشقى بهم جليسهم» (مُختصر مسلم: ١٨٩٠).

إن العلم نعمة من الله تستوجب الشكر، قال الله عز وجل: « وَلَقَدُ ءَائِنَا دَاوُدَ وَشُلِيْمُنَ عِلْمًا وَقَالَا ٱلْحَمَّدُ لِللهِ اللهِ عَلْمَا وَقَالَا ٱلْحَمَّدُ لِللهِ اللهِ عَلْمَا وَقَالَا الْحَمَّدُ اللهِ اللهِ عَلْمَا وَقَالَا اللهُ عَلَى كَثِيرِ مِنْ عِلَاهِ الْمُؤْمِنِينَ » (النمل: ١٥).

قال الطبري رحمه الله: (يقول جل ثناؤه: وقال داود وسليمان: الحمد لله الذي فضلنا بما خصنا به من العلم الذي أتاناه، دون سائر خلقه من بني آدم في زماننا هذا على كثير من عباده المؤمنين به في دهرنا هذا) (تفسير الطبري: ٢٧/١٩).

تلك بعض ثمرات العلم؛ فإن قال قائل، كيف أظفر بها، قلت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنها العلمُ بالتَّعَلُم، وَإِنْمَا الحِلمُ بالتَّعَلُم، وَإِنْمَا الحِلمُ بالتَّعَلُم، وَمَن يَتَقِ الشَّرَ يُوقَهُ» وَمَن يَتَقِ الشَّرَ يُوقَهُ» (صحيح الجامع: ٢٣٢٨).

اللهم إني أسألك علمًا نافعًا، ورزقًا طيبًا، وعملًا متقبلًا، أقول مذكرًا يحسن بالمسلم أن يحافظ على هذا الدعاء بعد التسليم من صلاة الصبح كل يوم تأسيًا بالنبي صلى الله عليه وسلم

# في تاريخ الأمة تجاه قضاياها

<u>الحمد لله مقدر الأزمان والآجال، ومُبدع الكون على غير سابق مثال، أحمده وأشكره وهو</u> <u>أهل الشكر على كل حال، وبعدُ:</u>

فإن الأمة الإسلامية تعيش على وقع ما يحدث صباح مساء على بُقعة من أرضها، فبينها عيون زائغة تترقب، متتبعة ما حلّ بها من آثار ونكبات وكوارث من جراء كورونا التي ألمّت بالعالم أجمع، فأذاقته مُر العيش والهلع والخوف مما يحدث صباح مساء، بين آمال وتمنيات، ودعوات بأن تنقشع الغمة وتنجلي، وأن يرفع الله سبحانه عنا هذا البلاء، وتعود الحياة إلى سابق عهدها، بعبر وعظات تجعل البشرية تراجع نفسها، مستوحية الهمة والاعتبار مما ألم بها من آلام ودمار جراء كورونا، والتي لم ينجُ منها أحد، وبين انتظار بعيون زائغة متوحشة تترقب موجة ثانية شرسة لجائحة كورونا، وتخوف من إغلاق جديد لكل وسائل الحياة مرة ثانية، بعد انفراجة متحفظة بالاحترازات خوفا من عودة الانتشار مرة أخرى.



جمال سعد حاتم

ومازالت البقاع الإسلامية تتلقى الضربات بين اختراق إسرائيلي للكيانات العربية التي كانت حائط صد ضد التطبيع، ولكن تطبيع الخفاء زاد في العلن، بتدخلات أجنبية في كيان دول كلبنان وليبيا، يكاد تقضي على كيان الدولة.

#### سباقات محمومة بين الدول لتصنيع لقاح كورونا

بينما تتسارع دول العالم لتعتلي المقدمة والسبق في إيجاد لقاح للوقاية من وباء كورونا، بين جدل علني وسياسي وسباقات محمومة لجني ثمار السبق في تصنيع لقاح تجني من ورائه شركات الأدوية ما يعوض دولها عن الخسائر الاقتصادية التي أصابتها من جراء هذا الوباء في صراع محموم بين روسيا والصين

وأمريكا وبريطانيا، بين تشكيك وتحفظ، وقد جاء إعلان الرئيس الروسي بوتين عن إنتاج أول لقاح في العالم للوقاية من وباء كورونا الذي يثير فزع البشرية في شتى أنحاء المعمورة، وأدًى اللي حالة من الشلل الاقتصادي، والتباعد الاجتماعي، وألحق بالعالم خسائر اقتصادية هائلة، ولم تكن الولايات المتحدة سعيدة بهذا الإعلان الروسي عن إنتاج اللقاح الأول ضد كورونا، والذي يحمل اسم «سبوتنيك-٥»، كورونا، والذي يحمل اسم «سبوتنيك-٥»، الأقل شريكة في إنتاج اللقاح الأول، وسرعان المأقل شريكة في إنتاج اللقاح الأول، وسرعان ما أعلن ترامب عن توصل أمريكا للقاح ينقذ البشرية من هذا الوباء، وكذلك الصين التي أعلنت أنها اقتربت من نهاية المرحلة الثالثة

والأخيرة من التجارب السريرية، وأنها بدأت في إنشاء مصانع عملاقة تنتج مئات الملايين من الجرعات، ويستمر التنافس على أشده لعقد الصفقات المتسارعة مع الدول قبل الاعتراف العالمي باللقاح المنتج.

ومع حالة التيه التي يعيشها العالم ترقبًا للوصول إلى خط النهاية بخصوص المصل الجديد لكورونا، وانشغال العالم كله بهذا الموضوع؛ إذ يفاجئنا الكيان الصيهوني بعيدًا عن إطار كورونا بخبر تطبيع في أجواء عربية لم يستطع الاقتراب منها من قبل.

وحديثنا ليس عن جواز موادعة أو معاهدة أهل الكتاب وغيرهم من غير المحاربين، وهو أمر جائز، مجمع عليه، وقد عاقد النبي صلى الله عليه وسلم قريشًا في الحديبية، وعاهد يهود المدينة، فعاهد بني قينقاع، وبني قريظة، وبني النضير، ويهود خيبر، وأخذ عقد الذمة على نصارى نجران، وتعامل معهم بالبيع والشراء، وغيرها من المعاوضات، وقبل منهم الهدية، وحفظ جوارهم وعقودهم.

وإنما حديثنا في تقدير المفسدة والمصلحة في هذه المعاهدات، والإشكال أن السلام أصبح في مقابل التطبيع، وليس في مقابل قيام دولة فلسطينية مستقلة وذات سيادة على حدود يونيو ١٩٦٧م، وعاصمتها القدس الشرقية، في الوقت الذي تعلن فيه أمريكا التزامها بأن القدس عاصمة

لإسرائيل، وأنها ملتزمة بإبقاء التفوق العسكري لإسرائيل.

وتجدر الإشارة هنا أننا نُشيد ونُقدر موقفًا عربيًا معلنًا من المملكة العربية السعودية التي أعلنت عقب هذا التطبيع تمسكها والتزامها بمبادرة السلام العربية، كما أعلن الأشقاء في السودان عن رفضهم مقايضة أمريكا إخراجهم من دائرة الإرهاب مقابل قبولهم التطبيع مع إسرائيل وإقامة العلاقات مع الكيان الصهيوني.

أما عن موقف مصر من القضية الفلسطينية، فهو موقف محوري ثابت ومعلن داعم للقضية الفلسطينية عبر التاريخ، مثبت لحق الفلسطينيين في أرض فلسطين، وإقامة دولتهم وعاصمتها القدس الشريف، فحفظ الله مصر وجعلها عزة ومنعة للإسلام والمسلمين.

ورحم الله الملك فيصل بن عبد العزيز آل سعود، رحمة واسعة، فقد كان صاحب المواقف المشرفة، وصاحب قرار حظر البترول عام حرب ١٩٧٣م بين مصر وسوريا وإسرائيل.

أسأل الله القدير أن يُعيد اللَّحْمَة إلى شعوب الأمة وقادتها، وأن يَمُنَ على الأمة بالأمن والأمان والسلامة، وأن يجعل من هذا العام نصرًا للإسلام والمسلمين، وأن يكشف البلاء والوباء عن العالم أجمع.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### إنا لله وإنا إليه راجعون

توفي يوم الأحد الموافق ٢٥ محرم ١٤٤٢هـ رئيس لجنة الدعوة بفرع السرو دمياط، وعضو مجلس الإدارة المهندس/ عنتر علي بكر، غفر الله له ورحمه رحمة واسعة.

ويتقدم أعضاء مجلس الإدارة وأسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى أسرته ومحبيه، وإنا لله وإنا الله والمعون.

## أخلاقنا من الكتاب والسنة مكارم الأخلاق

í

إبراهيم رفعت

و إبراهيم رفعت

« وَإِذَا حُيِّينُمُ بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَا ۚ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ حَسِيبًا» (النساء:٨٦).

والسنة في الجواب؛ الجهربه حتى يسمع مَن بدأ به؛ لأنّه إن لم يَسمعه فكأنّما لم يردّ عليه، إلّا بوجود عذر لعدم إسماعه إيّاه.

فالسلام تحية أهل الجنة والطريق الموصل إلى الجنة؛ كما في حديث أبي يوسف عبد الله بن سلام رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "يا أيها الناس، أفشوا السلام، وأطعموا الطعام، وصلوا الأرحام، وصلوا والناس نيام، تدخلوا الجنة بسلام" (رواه الترمذي، وقال: حديث حسن صحيح).

ومن المؤسف أن نجد في زمننا مَن يُعْرِضُ عن هذا الخير العظيم الذي نتهاون فيه والأعظم أسفًا وألمًا أن يكون الإعراض عن إفشاء السلام بين أئمة المساجد وأهل الدعوة فضلاً عن عموم المسلمين.

والسلام ليس مقتصرًا على أشخاص دون آخرين، بل لجميع المسلمين، مَن تعرف ومَن لا تعرف، فمن حقّ أخيك المسلم عليك أن تُسلّم عليه إذا لقيته، وأن ترد عليه السلام إذا بدأك به، عن أبي هريرة رضي الله عنه؛ أنَّ رسولَ الله صلى الله عليه وسلم قال: "حقُّ المسلم على المسلم خمس؛ ردُّ السلام، وعيادةُ الريض، واتباعُ الجنازة، وإجابةُ الدَّعْوَة، وتشميتُ العاطس" أخرجه البخاري ومسلم.

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد جاءت الأخلاق في القرآن الكريم والسُنة النبوية المطهّرة الشريفة كمجموعة من المبادئ والقيم والقواعد الإسلامية التي أقرها الوحي، وتهدف إلى ضبط وتنظيم التصرفات والسلوك الإنساني بين أفراد المُجتمع؛ حتى تُحقّق الهدف الذي خلق من أجله الإنسان، والمطلع على الديانات الأخرى يجد أنها حثَّت على حُسن الأخلاق واعتبرتها معيارًا لتقدّم الشّعوب وحضاراتها.

فقد حثننا النبي صلى الله عليه وسلم بالتحلّي بالأخلاق الكريمة والراقية المحمودة، والتي جاء بها إلينا ليُبلّغنا إيّاها، ويحثّنا عليها كما قال بالحديث الشريف: "إنّما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق"، وجاء وصف القرآن الكريم لخُلق الرّسول عليه السلام بالعظيم في قوله تعالى: ( وَإِنّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمٍ ) (سورة القلم: ٤).

خلق إفشاء السلام:

ومعنا في هذا المقال خُلُق كريم إذا التزم به المسلم ساد بين الناس المحبلة والمودة والوئام والرحمة والسلام؛ ألا وهو تحية الإسلام "وتحيته السلام"، والسلام سُنَةٌ مؤكّدةٌ، والرد عليه فرضُ عين إن قُصِد به شخصٌ معينٌ، وفرض كفاية إن قُصِد به جَماعةٌ من الناس، وإن كان الرد منهم جميعهم كان ذلك أفضل.

والواجب في الرد أن يكون مثل السلام أو زيادة عليه، ولا يجوز أن ينقص؛ لأنّ الله قال في كتابه:

بين أهله، واستبدلت بتحية أهل الغرب ولا حول ولا قوة إلا بالله.

والسلامُ وردَّه صار بحسب طبيعة العمل والمنصب والجاه والغنى، وهذا مخالف تمامًا لما جاءت به الآيات والأحاديث النبوية الشريفة في الحثَ على إفشاء السلام، وأنه سببٌ في اكتمال الإيمان، ومن دواعي زرع المحبة بين المسلمين والسبيل إلى جنة عرضها السماوات والأرض.

فمما سبق تبين أهمية إفشاء السلام في حياة السلمين، ولهذا حسدنا اليهود عليه كما جاء عَنْ عَائشَةَ رضي الله عنها، عَن النبي صلى الله عليه وسلم قَالَ: " مَا حَسَدَتْكُمُ الْيُهُودُ عَلَى شَيْء مَا حَسَدَتْكُمُ الْيُهُودُ عَلَى شَيْء مَا حَسَدَتْكُمْ عَلَى السَّلاَم وَالتَّأْمِينِ" (رواه ابن ماجه وغيره وصححه الألباني).

### ومن أهم فضائل إفشاء السلام:

١- أنه من خير أمور الإسلام، فعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رجلاً سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم: أي الإسلام خيرٌ؟ قال: "تُطعم الطعام، وتقرأ السلام على من عرفت ومن لم تعرف".

٢- أنه من أسباب المودة والمحبة بين المسلمين، والتي هي من أسباب دخول الجنة، قال صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلون الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أولا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم" (رواه مسلم).

٣- أن كل جملة منه بعشر حسنات، وهو ثلاث جمل، فلمن جاء به كاملاً ثلاثون حسنة، عن عمران بن حصين رضي الله عنهما قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال! السلام عليكم، فردً عليه، ثم جلس، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "عشر"، ثم جاء رجل آخر، فقال: السلام عليكم ورحمة الله، فردً عليه، ثم جلس، فقال: "عشرون"، ثم جاء آخر، فقال! السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فردً عليه، وجلس فقال: "ثلاثون" (رواه الترمذي وقال: حديث حسن صحيح).

٤- في إفشاء السلام وإظهاره وإعلانه بين الناس،
 حتى يكون شعارًا ظاهرًا بين المسلمين، لا يخص
 به فئة دون أخرى، أو كبيرًا دون صغير، ولا مَن

يعرف دون مَن لا يعرف، فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أوَلا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم" رواه مسلم.

قوله صلى الله عليه وسلم: "لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا"، فالجنة لا يدخلها إلا نفس مؤمنة، "ولا تؤمنوا حتى تحابوا"، فدل ذلك على أن التحاب بين أهل الإيمان من الصفات الواجبة التى بجب تحققها بين المؤمنين.

"ولا تؤمنوا حتى تحابوا"، فكأن ذلك من قبيل شروط الوجوب في الإيمان، يعني: الكمال الواجب..

فهنا وجَههم النبي صلى الله عليه وسلم إلى السبب: "أوَلا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم"، بمعنى: إشاعة السلام والمحبة والطمأنينة بين الناس، وهذا مشاهَد، فإن الذي يسلم على الناس، يسلم على من يعرف، ومن لا يعرف، تميل إليه القلوب، وتحبّه، والذي لا يبالي بهم، ولا يكترث، ولا يسلم، ولا يلقي السلام على أحد، لا شك أن يسلم، ينقبضون منه.

والأفضل في الابتداء بالسلام أن يُسلِم الصغير على الكبير، والماشي على الجالس، والراكب على الماشي، والقليل على الكثير، فعن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً: "يُسلِم الصغير على الكبير، والمارّ على القاعد، والقليل على الكثير".

7- ومن السنة إعادة السلام إذا افترق الشخصان ثم تقابلا، بدخول أو خروج، أو حال بينهما حائل ثم تقابلا، ونحو ذلك، ويدل عليه قول النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا لقي أحدكم أخاه فليسلم عليه، فإن حالت بينهما شجرة أو جدار أو حجرة، ثم لقيه فليسلم عليه أيضًا".

ومن الجدير بالذكر أنَّ من آثار ترك إفشاء السلام أنه يُولَد الحقد والحسد وعدم الاطمئنان وسوء العشرة بين الناس.

جعلنا الله وإياكم ممن حسنت أخلاقهم، وأفشوا السلام بينهم، ورزقنا وإياكم الفردوس الأعلى من الحنة.



قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: "إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِ كُهُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحَـٰزَنُواْ وَأَيْشِرُواْ بِٱلْجِنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَــُدُونَ ﴿ اللَّهِ نَعْنُ أَوْلِيـَاؤُكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ۚ وَلَكُمُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِىٓ أَنفُسُكُمُ وَلَكُمُ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ٣٠٠ نُزُلًا مِّنَ عَفُورٍ رَّحِيمٍ" (فصلت ٢٣:٣٠).

### من أقوال السلف

للوديد

عن الحسن في قوله تعالى: «وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ»، قال: الكتابِ: القرآن. والحكمة: السنة. (أصول الاعتقاد).

> عن عبد الله عن عَمْرو رضي الله عنه "أنَّ النبيَّ صلى اللَّهُ عليه وسلم خرجَ يومَ بَدُريِّ ثَلاثمائةٍ وخمسةً عَشَرَ، فقال: اللَّهُمَّ إنَّهُمْ حُفاةٌ فاحْملْهُمْ، اللَّهُمَّ إِنَّهُمْ عُراةٌ فاكْسُهُمْ، اللَّهُمَّ إِنَّهُمْ جِياعٌ فأَشْبِعْهُمْ<mark>. ففَتحَ اللَّهُ لهُ،</mark> فانقَلَبوا وما منهُمْ رجلٌ إلا وقدْ رجعَ بجَمَل أو جَمَلَيْن، واكْتَسُوا وشَ<mark>بعوا". (سنن أبي داود ).</mark>



Alla Alla



عن يونس بن حلبس, أنه كان يدعو: «اللهم إنى أسألك حزمًا في لين، وقوة في دين، وإيمانًا في يقين، ونشاطًا في هدى، وبرًا في استقامة، وكسبًا من حلال ». اليقين لابن أبي الدنيا.

صفر ۱۶۶۲ هـ - العدد ٥٩٠ السنة الخمسون

النكاء على اللاثوب بَكَيْتُ عَلَى الذُّنُوبِ لِعظْم جُرُمِي .... وَحُقَّ لِكُلُّ مَنْ يَعْصِي الْبُكَاءُ

من حكمة الشعر

فْلُوْ كَانَ الْبُكَاءُ يَرُدُّ هُمِّي الأسْعَدُتِ الدُّمُوعَ مَعًا دمَاءُ



# إعداد : علاء خضر

## الحاملي أجالي إلى المالية في المال المالية

ُ (لا يزال الميت يسمع الأذان، ما لم يُطيِّن قبره).

موضوع. أخرجه الديلمي في "مسند الفردوس" (٣٤٤/٣) معلقًا عن الحاكم، ووصله ابن الجوزي في "الموضوعات" (٣٨/٣).

(السلسلة الضعيفة للألباني)

# من معاني الأحاديثُ

«ذهب أهل الدثور بالأجور» الدثور: جمع دثر، وهو المال الكثير، ويقع على الواحد والاثنين والجمع. النهاية

لابن الأثير.



عن أبي أمامة الباهلي قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: اكفلوا لي بست أكفل لكم الجنة: إذا حدث أحدكم فلا يكذب، وإذا ائتمن فلا يخن، وإذا وعد فلا يخلف، وغضوا أبصاركم، وكفوا أيديكم، واحفظوا فروجكم.

(السلسلة الصحيحة للألباني).

# من داله حالم وسال

# حكم ومواعظ

قال صيفي بنرباح التميم البنيه: يا بني، اعلموا أن أسرع الجرم عقوبة، البغي، وشر النصرة التعدي، وألأم الأخلاق الضيق، وأسوأ الأدب كثرة العتاب.

(ذم البغي لابن أبي الدنيا).

# من أقوال آل البيت عن الصحابة

عن شقيق بن سلمة قال: قيل لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: استخلف علينا قال: «ما استخلف، ولكن إن يرد الله عز وجل بهذه الأمة خيرًا يجمعهم على خيرهم كما جمعهم بعد نبيهم صلى الله

عليه وسلم على خيرهم». (الشريعة للآجري).





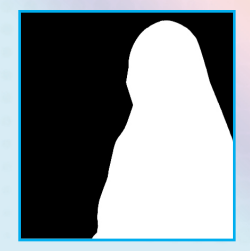
أثر السياق في فهم النص

عالم الكاري

Mallolo

(٣٦)

اعداد کی د. متولی البراجیلی



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فما زال حديثنا متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الآثار عن الصحابة ومن بعدهم.

وانتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، وبدأت في أدلة السنة، تكلمت فيها عن أحاديث؛ منها حديث أمنا عائشة رضي الله عنها: "كان الركبان يمرون بنا...."، وذكرت حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ولا تنتقب المُحرِمَة ولا تلبس القفازين"، ثم ذكرت خلاف أهل العلم بين وقف هذا الجزء من الحديث على ابن عمر أو وصله لرسول الله صلى الله عليه وسلم.

القرائن حول الحديث:

أ. قرينة لفظية:

وذلك في رواية أخرى للحديث أخرجها الإمام أحمد من طريق ابن إسحاق عن نافع عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم ينهى النساء في الإحرام عن القفاز والنقاب. (أخرجه الإمام أحمد ح ٤٧٤، قال الأرناؤوط: حديث صحيح، وهذا إسناد حسن، محمد بن إسحاق وإن عنعنه صرح بالتحديث عند أبي داوود والحاكم.. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي، وكذلك صححه الألباني، انظر: إرواء الغليل ح ١٠١٢).

ب. قرينة (حالية) غير لفظية: مفهوم المخالفة (وهو ما يكون مدلول اللفظ في محل السكوت مخالفًا للدلوله في محل النطق، فيثبت للمسكوت عنه نقيض حكم المنطوق به).

وهو حجة عمل به الصحابة وأقره النبي صلى الله عليه وسلم، قال ابن قدامة: وهذا حجة (مفهوم المخالفة) في قول إمامنا أحمد، والشافعي ، ومالك وأكثر المتكلمين، وقالت طائفة منهم أبو حنيفة: لا دلالة له، ثم ذكر الأدلة ورجح العمل به (انظر: روضة الناظر ١/١١٥- ١٢١).

ويُستدل بمفهوم المخالفة على أن النقاب والقفازين كانا معروفين في النساء، لذا أمر النبي صلى الله عليه وسلم المرأة إذا أحرمت ألا تلبسهما.

لكن هل يُستفاد من مفهوم المخالفة في الحديث الوجوب؟، أم يستفاد منه فقط مشروعية النقاب والقفازين؟

هذه مسألة خلافية بين من يرى وجوب النقاب، ومن يرى استحبابه. وأرى والله أعلم أن مفهوم المخالفة في الحديث لا يُستفاد منه وجوب النقاب، وإنما يُستفاد منه مشروعيته، أما الوجوب فقد يُستفاد من أدلة أخرى.

٣- حديث جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا خطب أحدكم المرأة؛ فإن استطاع أن ينظر إلى ما يدعوه لنكاحها فليفعل (مسند أحمد ح١٤٥٨، وقال الأرناؤوط: حسن، وحسنه الألباني في المشكاة ح١٩١٨).

### القرائن حول الحديث:

أ- قرائن لفظية منفصلة: وذلك في روايات للحديث بمعناه كحديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنت عند النبي صلى الله عليه وسلم فأتاه رجل فأخبره أنه تزوج امرأة من الأنصار، فقال له الرسول صلى الله عليه وسلم أنظرت إليها؛ فقال: لا، قال: فاذهب فانظر إليها؛ فإن في أعين الأنصار شيئًا" (صحيح مسلم. وبمعناه حديث أبي حميد الساعدي في مسند أحمد حديث أبي حميد الساعدي في مسند أحمد

ب- وقد استدل من قال بوجوب تغطية الوجه والكفين -من الحديث على أن نظر الخاطب أبيح للوجه والكفين -كما عند الجمهور للضرورة فقط، فدلً على أن الأصل هو تغطية الوجه والكفين.

وأجيب عن ذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم رفع الإثم عن النظر إلى الوجه والكفين فدلً ذلك على أنهما ليسا بعورة؛ لأنهما لو كانا من العورات لما جوز النبي صلى الله عليه وسلم النظر إليهما بحال.

وأحاديث النظر إلى المخطوبة، ليست نصًّا في وجوب النقاب أو عدم وجوبه، لذا تنازع العلماء في الاستدلال بها.

٤- حديث جرير بن عبد الله رضي الله عنهما
 قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن
 نظر الفجاءة، فأمرني أن أصرف بصري (صحيح
 مسلم وغيره).

### القرائن حول الحديث:

أ- ظنية الدلالة: الحديث ليس قطعي الدلالة، لذا اختلف العلماء في الاستدلال به؛ فمنهم من قال: فيه حجة على أنه لا يجب على المرأة ستر وجهها، وإنما ذلك سنة مستحبة .... (انظر عون المعبود ١٣١/٦).

ومنهم من قال: إنه يستفاد من الحديث تحريم نظر الرجل إلى المرأة، وأن الأصل أن المرأة تغطي وجهها. والحديث فيه تحريم النظر إلى المرأة بعد نظر الفجأة، وهي النظرة غير المتعمدة، ولا يقصر صرف البصر على الوجه فقط، بل هو عام في صرف البصر، فالحديث قد يشمل النظر إلى الوجه أو المجسد أو الحجم أو المشية أو إلى أي شيء يتعلق بها مما يثيره.

٥- حديث ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "من جرَّ ثوبه خيلاء لم ينظر الله إليه يوم القيامة، فقالت أم سلمة رضي الله عنها: فكيف يصنع النساء بذيولهن؟ قال: يرخين شبرًا، فقالت: إذَا تنكشف أقدامهن. قال: فيرخينه ذراعًا لا يزدن عليه (صحيح سنن أبي داود وغيره (.

#### القرائن حول الحديث:

أ. ظنية الدلالة: الحديث ليس نصًا قطعي الدلالة في وجوب تغطية وجه المرأة، ومن قال بوجوب تغطية وجه المرأة استدل من الحديث أن المرأة كلها عورة، في حق الرجال الأجانب، واستخدم قياس الأولى في ذلك، فإذا كان الأمر هكذا في القدمين وهما أقل فتنة من الوجه والكفين اللذين هما أكثر فتنة، ولا شك أن الوجه هو مجمع محاسن المرأة.

ب. قرينة لفظية: في رواية للحديث عن أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن النبي صلى الله عليه وسلم قال فقالت عليه وسلم قال في ذيول النساء: "شبرًا"، فقالت عائشة رضي الله عنها إذًا تخرج سُوقهن، قال: فذراع (صحيح سنن ابن ماجه وغيره).

هذه الرواية لم يستخدمها من قاس على حديث ابن عمر رضي الله عنهما الذي فيه القدمين لماذا؟ لأنه لوقاس الوجه على الساقين سيضعف القياس، ولن يكون في قوة القياس على القدمين للإجماع على أن سيقان المرأة عورة في داخل

الصلاة وخارجها؛ فالمرأة لو أظهرت سيقانها في الصلاة، بطلت صلاتها باتفاق، بينما لو أظهرت قدميها فيها، فهناك من أهل العلم من قال بعدم بطلان صلاتها؛ كالحنفية، واختاره ابن تيمية. (انظراختلاف الأئمة لابن هبيرة ١/١٠١، مجموع الفتاوي ٢٢/١٥).

ولا شك أن إظهار الساقين أشد فتنة من إظهار القدمين، فلو قاس القائس على الساقين، ويقول: إن الرأة مأمورة بتغطية ساقيها، والأولى تغطية وجهها لضعف القياس.

آ- عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إنَّ المرأة عورة، فإذا خرجت استشرفها الشيطان، وأقربُ ما تكونُ من وجه ربّها وهي في قعر بيتها" (رواه ابن خزيمة، وأشار أنه صحيح).

### القرائن حول الحديث:

أ- قرينة لفظية: المرأة عورة، هل هي ذات عورة أم أن كلها عورة؟

يقول ابن رشد: فأكثر العلماء على أن بدنها كله عورة ما خلا الوجه والكفين. ويقول المناوي: المرأة عورة: أي هي موصوفة بهذه الصفة، ومن هذه صفته فحقه أن يُستر، والمعنى أنه يستقبح تبرزها وظهورها للرجل (انظر بداية المجتهد ١/١٢٣، مرقاة المفاتيح ٥/٢٠٥٤، فيض القدير ٦/٢٦٦، سبل السلام ٤/٢٨٥، الآداب الشرعية ١/٢٨٠).

ب- العموم، فالمرأة عورة، والوجه بعض من كل، فدلَ على أنه عورة ويجب تغطيته. التخصيص: وهو يدخل على العموم بدليل، فتكون المرأة عورة إلا ما استثناه المشرع، وهما الوجه والكفان (عند من ذهب إلى ذلك من أهل العلم) بقرينة قوله تعالى: (ولا يُبُرِينَ وَينَنَهُنَّ إلاّ مَاظَهَرَ مِنْهاً) (النور: تعالى: (ولا يبُرِينَ ويننَهُنَّ إلاّ مَاظَهَرَ مِنْهاً) (النور: العالم من العموم بدليل آخر (والمسألة فيها بحث أصولي واسع ارجع إليه لو أحببت في كتابي بحث أصولي واشع ارجع إليه لو أحببت في كتابي قرائن السياق وأثرها على الأحكام الفقهية).

ج- الخلاف: لا يوجد إجماع بين أهل العلم على أن كل المرأة عورة، فقد ذهب بعض أهل العلم إلى أن قدمي المرأة ليستا من العورات حتى في داخل الصلاة.

٧- عن أم سلمة رضي الله عنها، قالت: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم: إذا كان لإحداكن مكاتب، فكان عنده ما يؤدي فلتحتجب منه (سنن الترمذي وغيره، وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، ومعنى هذا الحديث عند أهل العلم على التورع، وقالوا: لا يعتق المكاتب وإن عنده ما يؤدي حتى يؤدي، وأخرجه الحاكم وقال: صحيح الإسناد، ووافقه الذهبي ح٧٨٨). وقد استدل بالحديث من أخذ بتحسين الترمذي والحاكم والذهبي على أنه يقتضي أن كشف والحاكم والذهبي على أنه يقتضي أن كشف خرج منه -أي: من ملكها وجب عليها الاحتجاب؛ لأنه صار أجنبيًا، فدل على وجوب احتجاب المرأة عن الرجل الأجنبي (انظر: ثلاث رسائل في الحجاب لابن عثيمين ص ٣٤).

### القرائن حول الحديث:

أ. الخلاف في الحكم على الحديث؛ لأن مداره على نبهان مولى أم سلمة رضي الله عنها، فهو مجهول لم يوثقه إلا ابن حبان، لذا ضعف الحديث جمع من أهل العلم وصححه أو حسنه بعضهم.

ب. تخصيص أمهات المؤمنين ببعض الأحكام: يقول الشافعي: وقد يجوز أن يكون أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم أم سلمة إن كان أمرها بالحجاب من مكاتبها إذا كان عنده ما يؤدي على ما عظم الله به أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم أمهات المؤمنين رحمهن الله، وخصصهن به وفرق بينهن وبين النساء إن اتقين، ثم تلا الآيات ليؤمنين، وهن أمهات المؤمنين، ولم يجعل عليها المؤمنين، وهن أمهات المؤمنين، ولم يجعل على امرأة سواهن أن تحتجب ممن يحرم عليه نكاحها وكان سواهن أن تحتجب ممن يحرم عليه نكاحها وكان في قوله صلى الله عليه وسلم؛ إن كان قاله (إشارة إلى ضعف سند الحديث) إذا كان الإحداكن يعني أزواجه خاصة (انظر السنن الكبرى للبيهقي أزواجه خاصة (انظر السنن الكبرى للبيهقي

قلت: والراجح أن الحديث ضعيف، فلا يُؤخذ منه حكمٌ، والاستدلال منه -لمن قال بتحسينه- على وجوب النقاب لغير أمهات المؤمنين، هو فرعٌ من الكلام عن الأدلة من القرآن والسنة التي خصت أمهات المؤمنين ببعض الأحكام.

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.



د. عماد عيسى المنتش بوزارة الأوقاف

الْحَمد لله على سابغ فَضله وجَزِيلِ صُنْعِه، حَمْدًا يُوجِب رِضَاهُ، ويستَدْعِي مَزِيدَه، وَصلَى الله على نبيّنا محمد وعلى آله وصحْبه أجْمَعين.

وبعد: فإنّ النّجاةُ من عقاب الله تعالى فوزٌ عظيمٌ وفضلٌ مبين، من ظفر به فقد ظفرَ بالْخَيْر كلهُ، ومن فاتَهُ فقد فقد ظفرَ بالْخَيْر كلهُ، ومن فاتَهُ فقدْ خَسرالُخُسْران الْبين، قال تعالى: «فَمَن زُحْنِحَ عَنِ ٱلنّادِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَّكَةَ فَقَدْ فَازُّ وَمَا ٱلْحَيَرَةُ ٱلدُّنِيَّ إِلّا مَتَكُ ٱلنُّرُودِ » (آل عمران:۱۸۰).

لكنها تحتاج إلى نفس أبيَّة صبورة، وعزم مِقْدام، وعقْلِ درَّاك، وهمّة طمَّاحة إلى العلياء وبُلوغ السماء؛ لأنَّ النَّفس ميّالةٌ إلى الكسل ومحبة للراحة، فإذا دب إليها شيء من الملل كدبيب الصهباء في الأعضاء وسرَى إليها سَرَيان الكَرَى في أهْدَاب الْجُفُون قعدتُ وتقاعستُ وأخلدتُ إلى الأرض.

والشَّيطان لعنَهُ الله يتلوّن الْحِرباء، ويتزيّا بسائِر الْحِرباء، ويتزيّا بسائِر الأُزْيَاء حتَّى يستحوذَ على ابنِ آدم، وكلُّ له طريقة عنده، فالعالم والْجاهل، والعابد والزاهد، والمطيع والعاصي، لكل منهم سهم مصيب، وقَسْم من الوساوس والْكُرونصيب.

فهو يرمي كلّ امريّ بسهْم كي يوهنَ به عضُدَه، وتخورَ به قُواه.

قائلًا: " قَالَ فَبِعِزَٰلِكَ لَأُغْرِيَنَهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ " (ص:٨٣-٨٨).

ومع ذلك فإن كيده هذا مع أهل الإيمان ضعيف إلى جنب إيمانهم واستعانتهم بالله. قال تعالى: "إنّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ مُ سُلْطَنُ إِلّا مَن أَنْفَاوِينَ " (الحجر:٤٢).

وقال سبحانه: "إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُّ وَكَفَى بِرَبِكَ وَكِيلًا "(الإسراء: ٦٥). وقال جل وعلا: "إِنَّهُ، لَيْسَ لَهُ، سُلْطَنُ عَلَى اللَّينِ عَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ (الله إِنَّمَا سُلْطَنُهُ، عَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ (الله إِنَّمَا سُلْطَنُهُ،

عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُمْ بِهِ. مُشْرِكُونَ" (النحل:٩٩- ١٠٠).

وقال تعالى: "وَلَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِمْ إِلِيشُ ظَنَهُ، فَأَتَبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ، عَلَيْهِم مِن اللهِ عَلَمَ مِن الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُ، عَلَيْهِم مِن السُلطَنِ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يُؤْمِنُ بِالْلَاخِرَةِ مِمَنْ هُوَ مِنْهَا فِي شَكِ وَرَبُكَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَفِيظً " (سبأ: ٢٠-٢١). وقد اعترف الشيطان كما حكى الله عنه في قوله: " وقال الشيطان كما حكى الله عنه في قوله: " وقال الشيطان لما قَضِى الأَمْرُ إِنَّ اللهَ عَلَمُ لَي عَلَيْكُمُ مَن سُلطَنٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبَّتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا اَنفُسكُمْ مَا آنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا كَان الشَّرِعُمْ وَمَا اللهُ عَنْدُ إِنَّ فَلَا الشَّرِعُمْ وَمَا اللهُ عَنْدُ مِن اللهُ عَلَى اللهُ عَنْدُ مِنَ اللهُ عَنْدُ مِن اللهُ عَنْدُ مِنْ اللهُ عَنْدُ مِنْ اللهُ عَنْدُ مِن اللهُ اللهِ عَنْدُ مِنْ الشَرَحْتُمُونِ مِن اللهُ إِنَّ الْعَلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللهُ عَنْدُ مُنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَنْدُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

كيد الشيطان مع أهل الإيمان ضعيف إلى جنب إيمانهم واستعانتهم بالله.

فاستعنْ بالله على الشَّيطان يكفك كيْدَه، واستعنْ بالله على ما يُرضيه فإنّه إنْ أرادك هيأك له، والبسْ درْع الْحَدر، ولباسَ الْحَيْطة، وثيابَ اليقطّة، فإنّه لن يعويك ما دمت على ذلك.

إنّ السّعْي في طلب النّجاة لا تسمو اليه إلا النُّفوس الشريفة، ولا ترغب عنه إلا القلوب المريضة والعقول السخيفة.

والواجب على الذين يحرصون على النجاة أن يطلبوها من أهلها، ويسلكوا لها مسالكها، ولا يعْدِلُوا عن طُرُقها، فإنّ ذلك يُعْقِبُهم

عظيمَ الأجر وجزيلَ الشَّكر، ورفعةَ الدّرجة، وحُسُن الذُّكْر.

كما ينبغي أن يتدرّجوا في مدارجها وأن يتتبّعوا خُطاها وأوّل خُطُوات السّعي في طلب النجاة هو الحرص عليها والتّمسّك بها.

قال أبو ذؤيب:

والنفسُ راغبةٌ إذا رغَّبْتها

وإذا تُرَدُّ إلى قليلِ تقْنعُ. قال الأصمعي حُجّة العَرَب: "هذَا أَبْدَعُ بِيْتِ قالتُه العَرَب".

#### الحرص على النجاة:

قال النبي صلى الله عليه وسلم: "احْرِصْ على ما ينفَعُك واستعن بالله ولا تعْجِز" رواه مسلم. هذا اللهف بطلبَ النجاة أوّلُ الْخَطُو على دَرْبِ النّجاة أنّ الْمُؤْمنِ الذي يطلبُ النّجاة، لا بلّ أن يَفْزَع إلى طلبِ النّصير والتّمَاس اللّجير، ويسعى لتحصيل النجاة بكل السُّبُل، وأن يكون في ذلك راغبًا وله طالبًا.

ولا يؤهّل المرء للنجاة حتى يجدً في طلبها ويدفع الثّمَن نقدًا، ويصدُق في ذلك وعدًا؛ " وَمَنْ أَرَادَ ٱلْأَخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَةٍ كَا سَعَيْهَا وَهُو مُؤْمِنٌ فَأُولَةٍ كَا سَعَيْهَا كَلّا نُمِدُ هَتُؤُلآ وَهُو مَثَوْلاً الله عَلَيْهُم مَشْكُورًا الله كُلّا نُمِدُ هَتُؤُلآ وَهُو مَثَوْلاَ الله عَلَيْهُم مَشْكُورًا الله عَلَيْه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْه الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

إن الحرص على النجاة والجد في طلبها لا يتخيله المرء في نفسه، ولا يَتُمَثُّله في قلبه إلَّا ويتجَدُّد نشاطه، ويزداد على الطاعة إقباله.

الْمُرْسِلة اقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم، وفي الجهاد كانوا أشجع الناس وكان الْمُوت فِي سبيل اللَّه أَحَبُّ إليهم من الْحياة، وفي غير ذلكُ من أَبُوابِ القُريَاتِ كَانُوا مِن الآياتِ العجيبة، فلا تُمَلُّ من مطالعة أحوال القوم، فواللُّه إِنَّ النَّظرِيِّ أحوالهم شفاءٌ من كُلِّ داء، وراحةٌ من كل تعب وعناءً.

وفي أمثالهم يصدُق قول ابن الجوزي رحمه

ما زلتُ أدرك ما عَلا بل ما غُلا وأكابد النهج العسير الأطولا تَجْري بي الآمَال في جَنباته

جَرْي السَّعيد إلى مدّى ما أمّلًا

أفضي من التوفيق فيه إلى الذي

أعيا سواي توصُّلًا وتغلغلا خُطورة عدم الْحُرْص على النَّجَاة:

من فَقَدَ الأهْتمَام بطلب النَّجاة تغيَّر به الْحَالِ، وساءَ منه الْمَآلِ، واشَتدَّتْ علَيْه وطأةُ الغَفْلَة، واستَفْحَل خطرُ البُعْد عن مَـوْلاه، وعلقَتْ بِهِ الأدواءُ القلبيَّة والأمراضُ الروحيَّة حتى يسُوءِ حالُه، وتفسد خلالُه، وينطفي ما أودَع الله تعالى فيه من الْخَيْر والنُّور.

وما رُميَ دينُ الْمُرْءِ بِسهم أَوْهِنَ لَعَضُده، وأَدْمَى لكُبده من سَهْم إيثار تُرْك النّجاة بنَفْسه والرُغْبِة عنها، لأنه بذلك يترك للنفس الْحَبْل على الغَارِب، فيضطرب إيمانُه ويتزلزلُ اعتقادُه، وريما ينكب على وجهه.

وللحديث بقية إن شاء الله تعالى، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

ومعنى الحرص على النجاة أن يأخذ المرء بأسبابها، ويحقق مظانُّها، ويجتنب معوّقاتها وموبقاتها.

ولا يُكْتِبُ التَّوفيقِ إلى النَّجاةِ إلا لُن عنده إرادةٌ خالصة كالتُبْر الْلُصفِّي الْخَالص من الشوائب، حتى لو عاقُه في طريق طلبها عائق، أو عطّله معوّق أو مائق فإنّه برغْبته الأكيدة فيها وحرصه الشّديد عليها سيُوفّق لها، ويُعان عليها، ويهتدي إلى سواء السبيل.

وهذا الحرص هو البداية التي تعقبها الإجابة كما في قوله تعالى: "ادْعُوني أَسْتَجِبْ لَكُمْ"، وقوله تعالى: "فَاذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلَا تَكْفُرُونِ" فالبداءَةُ مَن العَبْد والإجابة مَن

إن الحرص على النجاة والجد في طلبها لا يتخيله المرء في نفسه، ولا يَتَمَثَّله في قلْبه إِلَّا ويتجَدِّد نشاطُه، ويـزداد على الطاعُة إقباله، فيتحرِّك في مرضاة الله منه الساكن، وينبعثُ منه الكامن، بل إنَّه يحنُّ إلى معامَلَة اللَّه والتَّجِارة معهُ، كما تَحنُّ الْمُزَّاة إلى وليدها الذي أضلَّتُه ثم وجدتُه على غرّة وفَجْأةً.

فحاولْ أن تعيشَ هذا الْكَعْنِي، وأن تشعر نفسك بأنها خُلقَتْ من أجْله وساعيةٌ إليه، وحين ذلك سترى الفُتُوح من الله تعالى عليك تترًا، والْكُدائح تُساق إليكِ شعرًا ونثرًا.

حاولْ جسيمات الأمُور ولا تقُلْ

إنّ الْلُحامدَ والعُلا أَرْزَاقُ

وارغبْ بنفْسك أن تكونَ مقَصّرًا

عن غاية فيها الطلاب سباقُ

ضرورةً مطالعة سير الصّالحين:

من طالع تراجم المجدين وقرأ كتب الطبقات وجد عجائب من أحوال السلف الماضين، فالقوم كانوا على أشد ما يكونون في الاجتهاد، وفي الاهتمام بجمع الزاد والاستعداد ليوم المعاد، ففي الصلاة كانوا أطولُ النَّاس صلاة، وفي الإنضاق والْجُود كانوا أسررَعَ من الرّيح



د. عبد الوارث عثمان



أستاذ الفقه المقارن جامعة الأزهر

55

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فإن من أهم وسائل نهوض الأمة الإسلامية في حاضرها هو رصيدها الزاخر من تراثها الإسلامي المجيد، ولكن كل ما تمتلكه اليوم من هذا الرصيد يقظة مبصرة، ولكنها مبددة الأهداف، حائرة التفكير يؤرقها الواقع الذي أضحت فيه أحكام الإسلام عند كثير من المنتمين إليه غريبة بعد أن انخدعوا بسراب الحياة الصاخبة من أفق الغرب "المتحلل" وموجات الإلحاد بظلامها المادي الكئيب وأشباحه البشعة المخيفة يهددان الأمة في بقائها وضياع شبابها، لذلك فإنها تتطلع إلى شمس الهداية في ماضيها المشرق الزخار بآيات المجد والسؤدد الغني بمثل الإصلاح والتفوق ونماذج الأخلاق الحميدة والمبادئ النبيلة المستمدة من وحي السماء.

وهذا يظهر حقيقة الهجمة الشرسة على تراثنا العلمي والتاريخي؛ فهي هجمة خبيشة ماكرة على أمة الإسسلام؛ تهدف إلى بتر عاجزة في مستقبلها غير قادرة على النهوض في حاضرها تحيى فيما تبقى من عمرها ناقصة غير مكتملة.

والتراث كلمة واسعة الدلالة، وهي من حيث اللغة العربية فصيحة، وكلمة التراث أصل التاء فيها حرف الواو، وهي تعنى ما يتركه الإنسان لورثته الذين يخلفهم من بعده... وجاء في كتاب الله: (وَتَأْكُلُوكَ ٱلنُّرَاثَ أَكُلًا لَّمُّا) (الفجر ١٩).

وعلى ما سبق، فللتراث دلالته الواسعة، التي تقع على كافة ما تركه لنا السبابقون من: كتاب الله تعالى، وكل ما ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم من سنن قولية أو فعلية أو تقريرية وصيضاته صلى الله عليه وسلم الخُلْقية والخُلُقية، ثم أفعال وأقوال الصحابة رضي الله عنهم، وهي معتبرة لكونهم الأقسرب إلى زمن الرسالة وعايشوها ونصروها وطبقوها بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومن بعده تمسكوا بسنته صلى الله عليه وسلم وعضوا عليها بالنواجذ فهم الأكثر فهمًا والأشد حرصًا عليها،

وكذلك كل تابعي روى عنهم وأخد منهم واقتضى أثرهم وتابعي تابعيهم من سلفنا الصالح الذين هم أحق بالاتباء.

فلا شك أن التراث الإسلامي أمره مهم والعناية به واجبة. غير أن الكلمة صارت تستخدم اليوم للإشبارة إلى الموروث الفكري الذي تراكم بفعل جهود الأجيال السابقة عبر قرون الحضارة الإسلامية، التي هي واحدة من أطول الحضارات عمرًا في تاريخ الإنسانية من حيث تواصلها - بلا انقطاع- خلال قرون طويلة من الزمن.

ومن هنا، توالت حلقات تاريخنا الثقافي والعامة لزمن طويل: حتى جاءت الحملة الضرنسية ومن بعدها احتلال الأوروبيين لأرجاء العالم العريي والإسلامي، فكانت عملية الانقطاع عن التواصل-على مستوى والوعى العام-بحيث صارت فئة من أجيالنا الحالية- بفعل عمليات التغريب الدائمة- تنظر إلى الآثار الباقية عن الأجيال الخالية، باعتبارها أمرًا مستقلأ عنا يكاد يبدو وكأنه يخص غيرنا.

لقد أحدثت الحملة الفرنسية أكذوبة" الحداثة" حينما كشفت أوروبا، بعد الحملات الصليبية بزمن طويل، عن أنيابها التي كان أهلونا قد نسوها مع الزمن...

لكن الحملة الفرنسية لم تقم أبدًا بعملية نقل الحداثة أو تغيير وجه الثقافة كما يزعم الزاعمون، ويتوهم الواهمون، وإنما وضعوا نهجًا ماكرًا خبيثًا لا يفرقون فيه بين تراث مقدس لا يمكن الاقتراب منه أو الخوض فيه ككتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم فإنكارهما أو الخوض فيهما بالباطل من الكفر البواح وبين شتى أنواع التراث الأخرى من عمارة وآشار دنيوية، وإنما يتحدثون عن تجديد التراث بإطلاق؛ بقصد الخلط والتضليل، فيوقعون العوام في ريبة من أمر دينهم وشريعة نبيهم صلى الله عليه وسلم، وهؤلاء يعمدون إلى تشويه التراث الإسلامي وتزييف حقائق الإسلام وتاريخه ورجاله وعلومه الشرعية التي تفردت بها الأمة الإسلامية.

ومهمة إحياء التراث الإسلامي هي مهمة جوهرية وضرورية ضرورة وجوبية لا يمكن لعلماء الإسلام التخلي عنها في مواجهة أحلاس الفتنة وهواة المغامرة وحب الانتشار والظهور؛ حتى تعي أمة الإسلام بذاتها وتنهض من كبوتها وسباتها العميق فالأمة الآن في أمس الحاجة إلى معرفة تراثها وقيمها التى رسخت معنى الوحدة بين أمة الإسلام.

ومناقشة قضية التراث تحتاج إلى تأمل مسوؤول وإطالة نظر، بمعنى أن التعامل مع كتب التراث لا يكون تعاملاً مع نصوص مجردة، بل يجب ربط الناس التراث بصاحبة وواقعه وهدفه.

وبذلك يؤخذ التراث بمنطق الحكمة بكل عناصرها ومعانيها ويضع قارئ التراث نصب عينيه العناصر الأربعة التالية ليستفيد من مطالعة كتب التراث التي هي عنصر من عناصر تكوين العقل المسلم وبناء شخصيته أولاً، والنص ثائنًا، وصاحب النص ثالثًا، وواقع النص رابعًا، والهدف من النص.

وهي أمور لا بد منها لتحقيق مهمة إحياء التراث وينبع من طبيعة وحقيقة التصور الصحيح لوظيفة ذلك الإحياء..

كتب التراث التي هي عنصر من عناصر تكوين العقل المسلم وبناء شخصيته أولاً، والنص ثانيًا، وصاحب النص ثالثًا، وواقع النص رابعًا، والهدف من النص.

"

أما اقتصار الإحياء على الوظيفة اللغوية أو حتى التاريخية أو لمجرد أنها تراث لعالم معتبر؛ فإنه يجعل الإحياء قاصرًا وعاجزًا عن التأثير في الواقع المعاصر، ويؤدي إلى وجود اضطراب سيلوكي عند تطبيقه وتنفيذه والاهتداء به في عمل تعبدي أو تفسير نص قرآني أو شرح حديث نبوي معرفة هذه العناصر.

والحكمة وإطالة النظر، وتوسيع المدارك وعمق الفهم عند قراءة كتب التراث يحقق مهمة إحياء التراث إحياء كاملاً، وهو الإحياء بالحكمة أوالارتفاع بالإحياء القادرة على التحليل اللفظي المعاني الكامنة في الألفاظ، والتمييزبين الحقائق الثابتة الدائمة عن الأخرى المؤقتة،

وهــنا التمييز لا يتحقق الا إذا ألغى القارئ عنصر الزمان؛ إذ يسعى لإدراك التراث في إطار أكثر اتساعًا؛ حيث يصير النص التقاء بين ماض وحاضر ومستقبل.

والأخذ بما ذكرنا ينطبق على كتب التراث الإسلامي الذي هو ميراث أسلافنا الأبرار وهو تفسير وشرح للقرآن الكريم وسنة النبي صلى الله عليه وسلم.

وهو اجتهادات فقهية بأدلة شرعية، وهو تاريخ الأمة ووقائعها وتجاربها العلمية... الأسلامي هو تاريخ الإسلام وعلومه وهو دافعنا نحو المنهوض من كبوتنا والتخلص من براثن الظلم العالمي الذي يكيل بمكيالين بغية تشويه رسالة الإسلام الخالدة وإعاقتها عن الازدهار والانتشار

إن المتخرصين بالباطل على رسيالية الإستسلام الخالدة وتراثها الزاخر يخرجون في كل جيل من عمر أمة الإسلام يمسكون بمعاول الهدم والبتر والتجزئة والتحريف والتبديل لا يألون جهدًا يعطل حركتها ويبدد طاقتها ويضعف قوتها إلا بذلوه بحرفية متقنة يحققون أغراضهم الدنيئة بعض الوقت، ويسقطون سقوطا مدويًا غير مأسوف عليه في جل الوقت لأسباب كثيرة؛ نذكر منها: أولاً: إن المبادئ التي يدعيها الغرب

من العدالة الاجتماعية والحرية والإخاء الإنساني وقيم السلام هي مستحدثة في أنظمتهم الحديثة، ولكنها في رسالة الإسلام الخالدة متأصلة تدعمها نصوص الترآن الكريم وأقوال النبى صلى الله عليه وسلم وممارسات الأمة الإسلامية عبر تاريخها الطويل وفي تراثها الأصبيل فالأمة الإسلامية هي القادرة على تكوين نظريات سياسية واقتصادية واجتماعية صحيحة.

ثانيًا: انبراء علماء الشريعة الإسسلامية للردعلي الشبهات التي أثارها أصحاب الآراء المتهافتة والتخرصات الباطلة والأضباليل المقوتة.. فينفون عن الدين تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين؛ فقد روى جماعة من أصحاب رسىول الله صلى الله عليه وسلم رضى الله عنهم قول النبي صلى الله عليه وسلم: "يحمل هـذا العلم مـن كل خلف عُـدُولـه ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المطلين وتأويل الجاهلين" (العواصم من القواصم ١/٣٠٨ وذكر العلامة ابن القيم طرقه في مفتاح دار السعادة ص ١٦٣/١٦٤).

والمقصود من هذا الحديث أن علم كتاب الله تعالى وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم يحمله من كل قرن عدوله وثقاته، وهم أصحاب

التقوى والديانة نافين عنه تحريف الغالين الذين هم عرضة لساقط الهوى ودروب الضلال فينحرفون عن جهته... وانتحال المبطلين أي أصبحاب التخرصات الباطلة والتقولات الفاسدة والادعاءات الكاذبة. وتأويل الجاهلين؛ أي تأويل الجهلة لبعض القرآن الكريم والسنة النبوية إلى ما ليس بصواب. وبهؤلاء العدول من علماء الإسسلام في كل عصر من عصوره حفظ الله تعالى دينه وشريعته، وهذا تصريح بعدالة حاملي العلوم الشرعية في كل عصر. وهكذا وقع ولله الحمد وهذا من أعلام النبوة.

ثالثًا: العامة وهي العنصر الأساسي من عناصر الأمة حيث إن عناصر الأملة في المفهوم الإسلامي هي: (١) الحكم (٢) الملأ (٣) العامة.. وهذاالعنصرهوالحقق لعني الأمة المرتبط بخصائصها القدرية، وهذه الخصائص هي: أولاً: العصمة، ثانيًا: الرحمة، ثالثًا النصر.

وهده الخصائص مرهونة بالأمة بمعنى السواد الأعظم باعتبارها العنصر الأساسي من عناصر الأمة، وكذلك الضيمان الأخير لتحقيق معنى الجماعة في مجموع النصوص الشرعية الواردة بأربعة معايير هي: الجماعة بمعنى الحق، والجماعة بمعنى الحاكم. والجماعة بمعنى العامة،

والجماعة بمعنى العلماء. ومن الضروري أن نضع في الحسبان وجوبًا شرعيًا وجوهريًّا أن العامة المقصودة هي التي تعي معنى الانتماء الحقيقي للإسلام لا أولئك الدين ينتمون للإسلام جبرًا بحكم الجغرافيا، أو لأنهم ولدوا لأبويين مسلمين ولا يعرفون عن الإسلام إلا صورة مطموسة المعالم، وكذلك الذين تحركهم عوامل الحسد والأحاسيس الحقيرة التي تسعى بصاحبها إلى التفكير في هدم مصادر السنة النبوية التي لها في النفس اتباع كلمة التوحيد مكانة عالية جليلة، وبلغت من الثقة والقبول ما لا يدع مجالاً للشك في عدالة جامعيها وصيدقهم؛ فتلقت الأملة كتبهم بالقبول.. ويلحق بهم الهمج الرعاع أتباع كل ناعق ممن يخوضون بالباطل في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم الرحمة المهداة والنعمة المسداة..

إن الإسلام باق وشريعته محفوظة، وأمته منصورة مرحومة، أما الذين يتخرصون عليه بتقولاتهم الضالة الماكرة ويطعنون في تراثه وتاريخه وأحكامه؛ فإن مصيرهم وما يجمعون من الباطل إلى أودية الضلال ومسارب الأباطيل وسيظل الإسسلام شسامخًا.. وآخس دعوانا أن الحمد لله رب العالمن.



# أخبار العائم الإسلامي

### مسلمو مدينة أرتيموفسك الأوكرانية يترقبون افتتاح

### مسجدهم الجديد

أعلنت الإدارة الدينية لمسلمي أوكرانيا عن قُرب الانتهاء من بناء المسجد الجديد في مدينة "أرتيموفسك" الواقعة بمنطقة "دونيتسك" جنوب شرق أوكرانيا، وذلك بالتعاون مع عدد من التبرعين من الجالية الإسلامية في أوكرانيا، وكانت الجالية الإسلامية في مدينة "أرتيموفسك" دائمًا في احتياج إلى مسجد يصلُون فيه، إلى أن قامت إحدى العائلات المسلمة في المدينة بتخصيص منزلهم الخاص ليكون مكانًا للصلاة، وبعد ذلك تمكنت الإدارة الدينية لمسلمي أوكرانيا والجالية الإسلامية بالتعاون مع العائلة المسلمة التي تملك المنزل - من شراء المنزل، والتخطيط لإعادة بنائه؛ ليكون مسجدًا يلبي احتياجات مسلمي المدينة من الصلاة والدروس الشرعية، والمناسبات الإسلامية وغيرها.

### مبادرة خيرية إسلامية لدعم المحتاجين في ولاية كارولاينا الشمالية

تسبَّبت جائحة فيروس كورونا في معاناة دول كثيرة خلال الأشهر الماضية على الصعيد الصحي والاقتصادي والمجتمعي، وغيرها من الأصعدة؛ مما دعا العديد من المؤسسات والجمعيات الإسلامية والخيرية إلى الوقوف بجانب مجتمعها للخروج من هذه الأزم، وبدورها أعلنت منظمة الإغاثة الإسلامية لدائرة أمريكا الشمالية (ICNA Relief) - عن فتح مخازن الطعام الخاص بها في مبادرة خيرية لتوزيعها على المحتاجين والعاطلين عن العمل بولاية "كارولاينا الشمالية"، وتتعاون مؤسسة منظمة الإغاثة الإسلامية لدائرة أمريكا الشمالية في هذه المبادرة مع مسجد عباد الرحمن الواقع بولاية كارولاينا الشمالية، وذلك للمساعدة في إطعام الجيران المحتاجين، ومن المقرر أن يستمر التواصل بينهما في عدد من الأنشطة والفعاليات الخيرية القادمة.

### استمرار المشاريع الدعوية لمسلمي جامبيا والنيجر

تستكمل "مؤسسة رسالة التنمية" مشروعاتها الخيرية والدعوية في دولة "جامبيا" غرب إفريقيا، بالتعاون مع "مركز الإمام البخاري للدراسات الإسلامية"، وذلك لمساعدة المسلمين بالقرى التي تحتاج إلى دعم ومساندة، وقد أعلنت مؤسسة رسالة التنمية عن أحدث مشاريعها بقرية "talokoto" بدولة جامبيا، المتمثل في حفر بئر ارتوازية لسكان القرية التي تحتوي على عدد كبير من المسلمين وغيرهم، أوضح دعاة مؤسسة رسالة التنمية ومركز الإمام البخاري أن القرية ليس بها إلا بئر واحدة ومياهها غير صالحة للشرب، وأقرب بئر بها مياه صالحة للاستعمال تبعد حوالي كيلو ونصف، والوصول إليها شاق جدًا، لذلك رأت المؤسسة مساعدة سكان القرية وحفر بئر لهم.

ومن دولة النيجر أعلنت مؤسسة رسالة التنمية عن حفر بئر ارتوازية جديدة بقرية "قوروبوسا" الواقعة بمنطقة "ولام"؛ استمرارًا للتعاون المشترك بين مؤسسة رسالة التنمية وجمعية أمل الخيرية بالنيجر في بناء المساجد وحفر الآبار، وغيرها من المشاريع الدعوية، يُذكر أن "مؤسسة رسالة التنمية" تهدف إلى الدعوة إلى الله في ربوع القارَّة الإفريقية، كما تقوم المؤسسة ببناء المساجد والآبار، وغير ذلك من الأنشطة لتثبيت المسلمين ومساعدتهم.

# إعداد/محمدمحمودفتحي

### تبرع قياسي من الجالية الإسلامية بكندا لصالح مستشفى بمدينة ميسيسوحا

أعلنت الجالية الإسلامية في كندا عن تبرعها بمبلغ قياسي قيمته ٥ ملايين دولار؛ لصالح دعم تطوير مستشفى محليً في مدينة "ميسيسوجا"، الواقعة في مقاطعة "أونتاريو" في كندا.

وبهذا يكون تبرعُ الجالية الإسلامية لصالح دعم إعادة تطوير وتوسيع مستشفى "Trillium Health Partners" - أكبرَ تبرع إسلامي في التاريخ الكندي، للمستشفى الذي يخدم مدينة "ميسيسوجا"، ومقاطعة "أونتاريو"، وغرب مدينة "تورنتو"، وبصفته رئيس وزراء مقاطعة "أونتاريو" وجُّه "Doug Ford" الشكر للمسؤولين عن الجالية الإسلامية الكندية والمجتمع الإسلامي على هذا التبرع الكبير، الذي أظهر معدنَ المسلمين ووقوفهم بجانب المجتمع الكندي، والمرضى على وجه الخصوص، وبدورها وجهت "Bonnie Crombie" عمدة مدينة "ميسيسوجا" الشكر للجالية الإسلامية والمسلمين على كرمهم الكبير، مشيدة باهتمام المسلمين بمصالح المدينة، ومن الجدير بالذكر أن "Trillium Health Partners" هو مستشفى رائد له سجل حافل في جودة رعاية المرضى، ويقدم مجموعة من البرامج المجتمعية المتخصصة.

ووفقا لوكالة الإحصاء الكندية، فإن المجتمع الإسلامي يعد الأسرع نموًا في كندا؛ حيث زاد عدد السكان المسلمين في كندا بنسبة ٨٨٪ خلال العقد الماضي، بواقع حوالي ٥٧٩٠٠٠ مسلم في عام ٢٠٠١، ويمثل المسلمون حوالي ٣٨٠٠ من إلى أكثر من مليون مسلم في عام ٢٠١١، ويمثل المسلمون حوالي ٣/٢٪ من إجمالي سكان كندا.

### تدشين حملة لترميم المساجد في دولة رواندا

انطلاقًا من قول الله تعالى: « إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَعِدَ اللّهِ مَنْ ءَامَنَ عِالَيْ وَالْيُومِ الْآخِرِ» (التوبة: ١٨)، دشَنت مؤسسة رسالة التنمية حملة لترميم المساجد في دولة "رواندا" الإفريقية، وأوضح "الشيخ عادل الشعراوي" رئيس مجلس إدارة مؤسسة رسالة التنمية والمشرف العام على الحملة - أن الإسلام رغّب في عمارة وصيانة المساجد لما لها من فضل وأجرعظيم، ورغّب في بنائها وإعمارها.

وتواجه الأقلية المسلمة في رواندا أزمة كبيرة في توفير الدعم اللازم لترميم المساجد لاستضافة المصلين، وذلك بسبب قلة عدد المسلمين في رواندا، وارتفاع نسبة الفقر بينهم، مما يجعل ترميم المساجد أمرًا صعبًا بسبب قلة الإمكانيات والأموال. ونظرًا لما يواجهه مسلمو رواندا من صعوبات في شراء أرض لبناء المساجد، لعدم توفرها بشكل كبير من ناحية، وارتفاع الأسعار من ناحية أخرى، كذلك صعوبة الموافقات والتراخيص، لذلك قررت مؤسسة رسالة التنمية تدشين حملة لترميم المساجد في رواندا بعد دراسة الموقف على أرض الواقع وتنفيذ عدد من التجارب، وإيمانًا بأهمية بيوت الله، وبناءً على المكانة العظيمة للصلاة عند كل مسلم، تحرص مؤسسة رسالة التنمية على عمارة المساجد وترميمها وخدمتها، ويوجد في رواندا حوالي ٣٧ مسجدًا مغلقًا لعدم توفّر إمكانيات لترميمهم أو تجهيزهم لإعادة استضافة عباد الرحمن من جديد، ويذكر أن مسلمي رواندا يبلغون حوالي ٤،٦٪ من التعداد السكاني العام الذي يقدّر بحوالي ١٢،٣ مليون نسمة، بينما تبلغ مساحة رواندا ۲۲٬۳۳۸ كم وعاصمتها مدينة "كيجالي



اليُسَر

ي الزواج



د. جمال عبد الرحمن



الحمد لله الذي جعلنا من الأمة الوسط التي بعثها الله تعالى مُيسِّرة، ولم يبعثها مُعَسِّرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد هادينا بإذن ربه وشفيعنا في الآخرة.

وبعد: فإن شرع الله تعالى في الزواج أقرب إلى السهولة واليسر، وبركة الله تعالى جعلت لمن كان أمره سهلاً، وطريقته وسطًا، ومؤونته يسرًا، فالله تعالى يريد بعباده اليسرولا يريد بهم العسر. ومن الأمور التي يُنْدُب فيها بقوة إلى التيسير: الزواج؛ لأن التعسير والتشدد فيه يقف أمام الإحصان والعفة؛ سدًا مانعًا وحَجَر عثرة، وطوبى لمن كان هيئًا لينًا، قريبًا سهلاً.

### البساطة في الزواج

### زواج النبي صلى الله عليه وسلم بعائشة رضي الله عنها

لقد كان لنا في رسول الله أسوة حسنة في تيسير الزواج وصولاً إلى الإحصان والعفة.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: تزوجني النبي صلى الله عليه وسلم لست سنين، فلما قدمت النبي صلى الله عليه وسلم لست سنين، فلما قدمت المدينة نزلنا السُنْح في بني الحارث بن الخزرج، قالت: فإني الأرجح (تتأرجح على أرجوحة) بين عندقين وأنا ابنة تسع؛ إذ جاءت أمي فأنزلتني ثم مشت بي حتى انتهت بي إلى الباب وأنا أنهج، فمسحت وجهي بشيء من ماء وفَرقت جميمة السيح الشعر) كانت لي، ودخلت بي على رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي البيت رجال ونساء، فقالت: "هؤلاء أهلك فبارك الله لك فيهم، وبارك لهم فيك، وقام الرجال والنساء وخرجوا وبنى بي رسول الله صلى الله عليه وسلم وسلم". (سنن أبي داود وصححه الألباني).

وفي رواية مسلم: فإذا نسوة من الأنصار، فقلن: "على الخير والبركة على خير طائر، فأسلمتني اليهن فغسلن رأسي وأصلحنني، فلم يَرُعني إلا رسول الله صلى الله عليه وسلم فأسلمنني إليه".

وقولها: جُمَيْمة بالجيم مصغر؛ الجُمَّة بالضم وهي مجتمع شعر الناصية، ويقال للشعر إذا سقط على المنكبين جُمَّة وإذا كان إلى شحمة الأذنين وَفْرة.

وقولها في أرجوحة بضم أوله معروفة وهي التي تُلعب، وقولها: أنهج أي أتنفس تنفسًا عاليًا، وقولهن: على خيرحظ ونصيب. وقولها: فلم يرُعْني أي لم يفزعني شيء إلا دخوله

علي وكنَّت بذلك عن المفاجأة بالدخول، فإنها تُفْزِع غالبًا. (فتح الباري ٢٢٤/٧).

# قصة خطبة عائشة رضي الله عنها

عن أبي سلمة ويحيى قالا: لما هلكت خديجة جاءت خولة بنت حكيم امرأة عثمان بن مظعون قالت: يا رسول الله ألا تزوّج؟ قال: «مَنْ»؟ قالت: إن شئت بكرًا وإن شئت ثيبًا، قال: «فمن البكر»؟ قالت: ابنة أحبّ خلق الله عز وجل إليك؛ عائشة بنت أبي بكر. قال: «ومن الثيب»؟ قالت: سودة ابنة زمعة؛ آمنت بك واتبعتك على ما تقول. قال: «فأذهبي فأذكريهما عليَّ»، فدخلت بيت أبى بكر فقالت: يا أم رومان ماذا أدخل الله عز وجل عليكم من الخير البركة؟ قالت: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول اللَّه صلى اللَّه عليه وسلم أخطب عليه عائشة، قالت: انتظري أبا بکر حتی یأتی، فجاء أبو بکر فقالت: يا أبا بكر ماذا أدخل الله عليكم من الخير والبركة؟ قال: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم أخطب عليه عائشة، قال: وهل تصلح له؟ إنما هي ابنة أخيه، فرجعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكرت له ذلك، قال: «ارجعي إليه فقولي له: أنا أخوك وأنت أخي في الإسلام، وابنتك تصلح لي» فرجعت فذكرت ذلك له، قال: انتظري وخرج.

قالت أم رومان: إن مطعم بن عدي قد كان ذكرها على ابنه، فوالله ما وعد وعدًا قط فأخلفه لأبي بكر، فدخل أبو بكر على مطعم بن عدي عنده امرأته أم

الفتى فقالت: يا ابن أبي قحافة، لعلك مُصْبِ صاحبنا مُدخله في دينك الذي أنت عليه أن تزوج المكه قال أبو بكر للمطعم بن عدي: أقول: هذه تقول ذلك؟ فخرج من عنده وقد أذهب الله عز وجل ما كان في نفسه من عدته التي وعده، فرجع فقال لخولة: ادعي لي رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعته فزوجه إياه، وعائشة يومئذ بنت ست الله

ثم خرجتُ فدخلتُ على سعودة بنت زمعة فقالت: ماذا أدخل الله عز وجل عليك من الخير والبركة؟ قالت: وما ذاك؟ قالت: أرسلني رسول الله صلى الله عليه وسلم أخطبك عليه، قالت: وددت، ادخلي إلى أبي فاذكري ذاك له، وكان شيخًا كبيرًا قد أدركه السن قد تخلف عن الحج، فدخلتْ عليه فحيَّتُه بتحية الجاهلية، فقال: من هذه؟ فقالت: خولة بنت حكيم، قال: فما شأنك؟ قالت: أرسلني محمد بن عبد الله أخطب عليه سيودة، قال: كفء كريم، ماذا تقول صاحبتك؟ قالت: تحب ذاك، قال: ادعها إلى فدعيتُها، قال: أي بنية، إن هذه تزعم أن محمد بن عبد الله بن عبد المطلب قد أرسل يخطبك وهو كفء كريم، أتحبين أن أزوّجك به، قالت: نعم، قال: ادعيه لي فجاء رسول الله صلى الله عليه وسلم فزوجها إياه.

فجاءها أخوها عبد بن زمعة من الحج فجعل يحثي في رأسه التراب، فقال بعد أن أسلم: لعمرك إني لسفيه يوم أحثي في رأسي التراب أن تزوج رسول

الله صلى الله عليه وسلم سودة بنت زمعة. (مستدرك الحاكم ح٢٠٠٤).

يتبين من هذه القصة سهولة الأمور التي صعبها كثير من الناس على أنفسهم، سهولة في الخطبة سهولة في العقد سهولة في البناء، والبركة من الله مع أهل التيسير.

### زواج عليّ رضي الله عنه من فاطمة بنت النبي صلى الله عليه وسلم:

عن ابن بريدة عن أبيه قال: قال نفر من الأنصار لعلى: عندك فاطمة (يعني ليتزوجها) فأتى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «ما حاجة ابن أبي طالب» قال؛ ذُكرَت فاطمةُ بنتُ رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: «مرحبًا وأهلا» لم يزده عليهما، فخرج علي على أولئك الرهط من الأنصار ينظرونه قالوا: ما وراءك؟ قال: ما أنه قال لي: «مرحبًا وأهلا» قالوا: يكفيك من رسول الله إحداهما، أعطاك الأهل وأعطاك المرحب، فلما كان بعدما زوجه قال: «يا عليّ؛ إنه لا بد للعروس من وليمة» فقال سعد: عندي كبش، وجمع له رهط من الأنصار آصعًا من ذرة، فلما كان ليلة البناء قال له صلى الله عليه وسلم: «لا تُحدث شيئًا حتى تلقاني» قال: فدعا رسول الله بإناء فتوضأ فيه ثم أفرغه على على، ثم قال: «اللهم بارك فيهما وبارك عليهما وبارك لهما في نسلهما». (الطبقات الكبرى ٢١/٨).

وهنا يعلم الرسول صلى الله عليه وسلم استنزال رحمة الله تعالى وبركته على العروسين وعلى نسلهما الذي هو قرة العين

### ومقصد من مقاصد الزواج. زواج عمر بأم كلثوم بنت على رضى الله عنهم

أما أم كلثوم بنت على بن أبي طالب، وأمها فاطمة بنت رسيول الله صيلى الله عليه وسلم، بنت خديجة بنت خويلد؛ فإن عمر بن الخطاب خطبها إلى عليّ بن أبي طالب فقال على: إنما حبست بناتي على بنى جعفر، فقال عمر: أنكحنيها يا على فوالله ما على ظهر الأرض رجل يرصد من حُسن صحبتها ما أرصد، فقال على: قد فعلت. فجاء عمر إلى مجلس المهاجرين بين القبر والمنبر وكانوا يجلسون مع على وعثمان والزبير وطلحة وعبد الرحمن بن عوف فإذا كان الشيء يأتي عمر من الآفاق جاءهم فأخبرهم ذلك واستشارهم، فجاء عمر فقال: رفئوني (أي باركوا لي) فرفؤوه وقالوا: بمن يا أمير المؤمنين قال: بابنة على بن أبي طالب، ثم أنشأ يخبرهم فقال: إن النبى صلى الله عليه وسلم قال: «كُلُّ نُسَبِ وسبب منقطع يوم القيامة إلا نسبى وسببي». (السلسلة الصحيحة ٥٩/٥).

وإذا كان النبي صلى الله عليه وسلم قد أشار إلى أن المرأة تنكح لنسبها فإن النسبة إلى رسول الله هي خير الانتساب يسوم يسوم تقطع وتنتفي الأنسباب. وهذا الذي حرص عليه ابن الخطاب رضي الله

زواج عروة من سودة بنت عبد الله بن عمر رضي الله عنهم عن عروة بن الزيير قال:

خطبت إلى ابن عمر بنته سودة ونحن في الطواف فلم يجبني بشيء؛ فلما دخلت المدينة بعده مضيت إليه فقال: أكنتُ ذكرتُ سودة؟ قلت: نعم؛ قال: إنك ذكرتها ونحن في الطواف يتخايل الله بين أعيننا، أفلك فيها حاجة؟ قلت: أحرص ما كنت. قال: يا غلام ادع عبد الله بن عبد الله، ونافعًا مولى عبد الله، قال:.. فدعاهما ثم قال لهما: هذا عروة بن أبي عبد اللَّه، وقد علمتما حاله، وقد خطب إلى سودة، وقد زوَّجته إياها بما جعل الله للمسلمات على المسلمين من إمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، وعلى أن يستحلها بما يُستحل به مثلها. أقبلت يا عروة؟ قلت: نعم؛ قال: بارك الله لك. (الطبقات الكبرى ٢٢/٨).

هذا زواج العباد الزهاد، والملاحظ هنا أن عروة مع والملاحظ هنا أن عروة مع توقعه رفض ابن عمر رضي الله عن الجميع- لطلبه الزواج من ابنته إلا إنه ذهب بعد عودتهما من مكة إلى المدينة ليسلم على ابن عمر ويطمئن عليه وهو في مقام والده.

### التزويج على الإسلام وعلى القرآن

عن أنس رضي الله عنه:
أن أبا طلحة خطب أم سليم فقالت: يا أبا طلحة ألست تعلم أن إلهك الدي تعبد خشبة نبتت من الأرض نجرها حبشي بني فالان؟ إن أنت أسلمت لم أرد منك من الصداق غيره، قال: حتى أنظر في أمري، قال: فذهب ثم جاء فقال: أشهد أن فدهب الله إلا الله وأشهد أن محمدًا

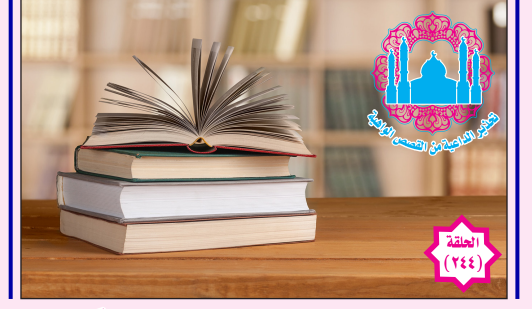
رسول الله، قالت: يا أنس؛ زَوِّج أبا طلحة. وأنس هو ابن أم سليم. (صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه وله شاهد صحيح على شرط الشيخين).

وعن سهل بن سعد قال: جاءت امرأة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالت: إني وهبت منك نفسي، فقامت طويلاً، فقال رجل: زوِّجْنيها إن لم تكن لك بها حاجة، قال: «هل عندك من شيء تصدقها؟» قال: ما عندي إلا إزاري، فقال: «إن أعطيتها إياه جلست لا إزار لك فالتمس شيئًا ، فقال: ما أجد شيئا، فقال: «التمس ولو خاتمًا من حديد» فلم يجد، فقال: «أمعك من القرآن شيء؟» قا<del>ل: نعم</del> سورة <mark>كذ</mark>ا، وسورة كذا، لسور سماها، فقال: «زوجناكها بما معك من القرآن» (صحيح البخاري).

وهـنه المرأة رحمها الله ورضي عنها كانت أبلغ ما تكون امرأة في معالجة أمر خاطبها بدعوته إلى الإسلام أولاً، ولقد أحسنت دعوته وكسبت رجلا من خيرة الرجال، وأعظم من ذلك كسبت الأجر الجزيل عند الله تعالى، وكانت الدنيا في سبيل ذلك تحت قدميها فرفع الله قدرها وبشرها بالجنة. لقاء صلاحها وجعلها مهرها إسلام من كان أحد الأخيار.

قال ابن القيم رحمه الله تعالى: "المهر ملك للمرأة، ولها حق التصرُّف فيه، فإن جعلت مهرها القرآن أو الإسلام صح ذلك؛ بل هو أعظم المهور وأفضلها".

والحمد لله رب العالمين.



# قصة الوزراء الأربعة الذين أيَّد الله بهم النبي صلى الله عليه وسلم

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وبعد:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق.

### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

 اشتهار هذه القصة لوجودها في بعض كتب السننة الأصلية كما سنبين من التخريج، وهي قصة: «الوزراء الأربعة الذين أيد الله بهم النبي صلى الله عليه وسلم».

### اعداد کے علی حشیش

ومیکائیل، ونتسباءل لماذا اقتصر التأیید علی جبریل ومیکائیل؟

ألم يؤيد الله تعالى نبيه محمدًا صلى الله عليه وسلم بملك الجبال في أشد يوم مر على النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» ح (٣٢٣١)، والإمام مسلم في «صحيحه» ح (١٧٩٥) من

حديث عائشة رضي الله عنها أنها قالت لرسول الله عليه وسلم: يا رسول الله عليه وسلم: يا يَوْمُ كَانَ آشَدُ مِن يَوْمِ أُحُدِهُ وَكَانَ آشَدُ مِن يَوْمِ أُحُدِهُ وَكَانَ آشَدُ مِن يَوْمِ أُحُدِهُ وَكَانَ آشَدُ ما لَقِيتُ مِن قَوْمِكَ وَكَانَ أَشَدُ ما لَقِيتُ مَنهمْ يَوْمَ على ابُنِ عبد ياليلَ بنِ عبد على ابُنِ عبد ياليلَ بنِ عبد كلالِ فَلَمْ يُحِبُّنِي إلى ما أرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنا مَهْمُومٌ على وَجْهِي، قلَمْ أُسْتِفِقُ إلا بقرْنِ وَجْهِي، قلَمْ أُسْتِفِقُ إلا بقرْنِ الثَّعالِب، فَرَفَعْتُ رأسي قإذا أنا الثَّعالِب، فَرَفَعْتُ رأسي قإذا أنا الثَّعالِب، فَرَفَعْتُ رأسي قإذا أنا

بسَحابَة قد أظَلَتْني فَنَظَرْتُ فَإِذَا فَيُهَا جِبْرِيلُ، فَناداني، فَقَالَ: إِنَّ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَمَا رُدُّوا عَلَيْكَ، وَقَدْ بَعَثَ الْيُكَ مَلَكَ الحدال لتأمر و نما شئت فيهم، قال: فناداني مَلَكُ الحيال وَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمُّ قالَ: يا مُحَمَّدُ، إِنَّ اللَّهُ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَأَنَّا مَلَكُ الْحِيالِ وَقَدْ بَعَثنى رَبُّكَ إِلَيْكَ لِتَأْمُرِني بِأُمْرُكَ، فَما شَئْتَ، إِنْ شَئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عليهمُ الْأَخْشَبَيْنَ، فَقَالَ له رُسولُ الله صَلَّى اللَّهُ عليه وَسَلَّمَ: بَلْ أَرْجُو أَنْ يُحْرِجَ اللَّهُ مِن أصْلابهمْ مَن يَعْبُدُ اللَّهُ وَحْدَهُ لا يُشْرِكُ بِهِ شيئًا". واللفظ لسلم.

قلت: ومن غريب ألفاظ هذا الحديث ليتبين المعنى للقارئ الكريم.

i) (قرن الثعالب): هو قرن المنازل، وهو ميقات أهل نجد، وهو على مرحلتين من مكة، وأصل القرن كل جبل صغير ينقطع من جبل كبير، نقله الإمام النووي في «شرح مسلم عن القاضي عياض»، وقرن المنازل بينه وبين مكة (٩٤) كيلو مترًا.

ب) (الأخشبين) هما جبلا مكة: أبو قبيس والجبل النذي يقابله، وسُمِّيا بذلك لصلابتهما. اهد. [فتح الباري ٣٦٤/٦]

٣) قد يحاول من لا دراية له
 بالصناعة الحديثية أن يأتي
 بتأويل لبثبت أن الوزيرين

من أهل السماء هما جبريل وميكائيل، ونقول له: أثبت ثم انقش، وسنبين من التحقيق أن الخبر لا يثبت، وأن القصة واهبة.

أما الوزيران اللذان من أهل الأرض، وأيد الله بهما النبي صلى الله عليه وسلم كما سنبين في المتن فهما أبو بكر وعمر.

ونتساءل لماذا اقتصر التأييد على أبي بكر وعمر؟

وقد أخرج الإمام البخاري في «صحيحه» ح (٣٦٧٥)، ح في «صحيحه» مالك رضي الله عنه قال: مالك رضي الله عنه قال: وسلم أحُدا ومعه أبو بكر وعمر وعثمان فرجف بهم فضربه برجله فقال: «اثبُتُ أحُد فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان».

بل أخرج البخاري في «صحيحه» ح (٤٤١٦) ومسلم في «صحيحه» (٤٤١٦) من حديث سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه قال: «خرج وسول الله صلى الله عليه وسلم إلى تبوك واستخلف علي بن أبي طالب فقال: أخ لفني في الصبيان والنساء؟ فقال: ألا ترضي أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه ليس نبي بعدي».

قلت: هذه المنزلة يثبتها الله سبحانه وتعالى على لسان نبيه موسى عليه السلام

فقال تعالى: «وَأَجْعَل لِي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي (أَلَّهُ مِنْ أَخْلُهُ: ٢٩، أَهْلِي (الله: ٢٩، (٣٠) [.

من أجل هذا استبين في هذا البحث: قصة «الوزراء الأربعة الندين أيسد الله عليه بهم النبي صلى الله عليه وسلم»، تلك القصة الواهية، والتي سنكشف عوارها ونبين عارها، ونستخرج من التخريج والتحقيق عللها التي بها يستبين وضعها.

### ثانيًا: المتن

روي عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول «إن الله تعالى أيدني بأربعة وزراء نقباء»، قلنا يا رسول الله من هؤلاء الأربع؟ قال: من أهل السماء واثنان من أهل السماء؟ قال: الاثنان من أهل السماء؟ قال: «حديل ومبكائيل».

قلنا: ومن الأثنان من أهل الأرضي؛ قال: «أبو بكر وعمر». اهـ.

### ثالثًا: التخريج

۱) هــنا الخـبر أخـرجـه الإمـام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى (٣٦٠هـ) في كتابه «المعجم الكبير» (١٧٩/١١) قــال: حدثنا حربن بن علي الفسوي، ثنا عبد الرحمن بن نافع درخت، ثنا محمد بن مجيب، عن وهيب بن الـورد المكي، عن

عطاء بن أبي رباح، عن ابن عباس رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله أيدني بأربعة وزراء نقباء...» الحديث.

٢) وأخرجه الحافظ أبو جعفر محمد بن عمرو بن موسى بن حماد العقيلي المكى المتوفى (٣٢٢هـ) في كتابه «الضعفاء الكبير» (١٧٠٣/١٤١/٤) قال: حدثنا محمد بن الحسن بن على الضارسيي، حدثنا عبد الرحمن بن نافع درخت، حدثنا محمد بن مجيب، عن وهيب المكي، عن عطاء بن أبى رباح، عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله عزوجل أيدني بأريعة نقباء...» الحديث.

٣) وأخرجه الإمام الحافظ أبوبكرأحمد بنعلى الخطيب البغدادي المتوفى (۲۲۵هـ) في كتابه «تاريخ بغداد» (۱۳۸۰/۲۹۸/۳) قال: حدثنا محمد بن أحمد بن رزق، حدثنا أبو بكر محمد بن الحسن بن على بن إبراهيم الدقاق الكوفي، حدثنا الحسن بن على بن الوليد الفارسي، حدثنا عبد الرحمن بن نافع أبو زياد درخت، وأنبأنا على بن محمد بن عبد الله المعدل- واللفظ له-، حدثنا دعلج بن أحمد، حدثنا أحمد بن موسى الكوية، حدثنا محمد بن عبد الله الرازي البغدادي،

قالا: حدثنا محمد بن مجيب عن وهب المكي عن عطاء عن ابن عباس، قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إن الله أيدني بأربعة وزراء....» الحديث.

### رابعًا: التحقيق:

نستنتج من التخريج والبحث ف أسانيد هذا الخير الذي جاءت به القصة أن هذا الحديث فرد مطلق، والفرد المطلق هو كما عرفه الإمام السخاوي في «فتح المغيث» (٤/٤): «الفرد المطلق: وهو الحديث الذي لا يُعرَف إلا من طريق ذلك الصحابي ولو تعددت الطرق اليه».

ولذلك بين الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في كتابه «تاریخ بغداد» (۲۹۸/۳) هذا التفرد فقال: «تفرد بروايته محمد بن مجيب عن وهيب عن عطاء».

- ١) لذلك قال أيضًا الأمام العقبلي في «الضعفاء الكبير» (۱٤١/٤) عقب تخريجه لهذا الحديث: «ولا يُتَابِع علىه».
- ٢) ولهذا تتركز علة هذا الخبرية محمد بن مجيب.
- ٣) أقوال أئمة الجرح والتعديل فيه:
- أ) قال الإمام الحافظ ابن أبي حاتم في «الحرح والتعديل» (۹٦/۱/٤): «سمعت أبي يقول ذلك، وسألته عنه فقال: شيخ بغدادي ذاهب الحديث». اهـ.

- ب) ونقله الإمام الحافظ الخطيب البغدادي في «تاريخ بغداد» (۲۹۸/۳) وأقره. اهـ.
- ج) ثم أخرج الخطيب البغدادي بسنده عن الإمام يحيى بن معين قال: «محمد بن مجیب کان جار عباد بن العوام، وكان كذابًا عدوًّا لله».
- د) وأخرج الخطيب البغدادي بسنده عن ابن سعيد، قال: «محمد بن مجيب الصائغ الكوفي منكر الحديث، سكن بغداد». اهـ.
- هـ) وأخرج الإمام الحافظ العقيلي في كتابه «الضعفاء الكبير» (١٤١/٤) بسنده عن يحيى بن معين قال: «محمد بن مجیب کان جار عباد بن العوام وكان كذابًا عدوًّا لله».
- و) وأخرج الإمام ابن عدي ق «الكامل» (۲۲۲۲) (۱۷٤۱/۱۲۰) بسنده عن الإمام يحيى بن معين، قال: «محمد بن مجيب كذاب، ويڤ موضع آخر: محمد بن مجيب كان جار عباد بن العوام، وكان كذابًا عدوًّا لله». اهـ.
- ز) ونقل الإمام الذهبي في «الميزان» (۱۱۲/۲٤/٤) بعض أقوال أئمة الجرح والتعديل في محمد بن مجيب بأنه كنداب ذاهب الحديث.

هذا ما وفقني الله إليه وهو وحده من وراء القصد.

# در البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

🗘 القسم الثاني

(٩٧) الحلقة

# ٨٧٧- «لن يَخرج رجلٌ من الإيمان إلا بجحود ما دخل فيه».

الحديث لا يصح: أخرجه الطبراني في «الأوسط» (٢١٧/٥) ح (٤٤٣٠) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا، وهو حديث غريب حيث قال الطبراني: لم يرو هذا الحديث على مسعر إلا إسماعيل بن يحيى التيمي، تفرد به محمد بن حرب، وعلّته إسماعيل بن يحيى التيمي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٦٥/٢٥٣/١) قال صالح بن محمد جزرة: "كان يضع الحديث"، وقال الأزدي: "ركن من أركان الكذب، لا تحل الرواية عنه"، وقال: "عامة ما يرويه بواطيل"، وقال أبو وقال أبو على النيسابوري الحافظ والدارقطني والحاكم "كذاب"، ثم ختم ترجمته بقوله: "مُجُمَع على تركه". اهـ.

### ٨٧٨- «إنها تنزل الرحمةُ عند ذِكْر الصالحين».

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في «الفوائد المجموعة» ص (٢٠٤) ونقل عن العراقي وابن حجر قولهما: «لا أصل لله».

٨٧٩- «من نظر إلى محاسن امرأة فغض طرفه في أول نظرة رزقه الله تعالى عبادةً يجد حلاوتها في قلبه».

### علي حشيش

الحديث لا يصح: أخرجه ابن عدي يق «الكامل» (١٥٣/٥) (١٣١٦/٣٤٨) من حديث أبي أمامه مرفوعًا، وعلته عمرو بن زياد بن عبد الرحمن بن ثوبان قال: ابن عدي: منكر الحديث يسرق الحديث، ويحدث البواطيل، وكان يُتهم بوضع الحديث. اهـ.

وأورده الذهبي في «الميزان» (٢٦٠/٣)، ونقل قول ابن عدي وأقره، ثم قال: «وقال الدارقطني: يضع الحديث». اهـ.

٨٨٠ «من أراد أن يُؤتيه الله علمًا بغير تعلم، وهدَى بغير هداية؛ فليزهد في الدنيا».

الحديث لا يصح: أورده الشوكاني في «الفوائد المجموعة» ص (٢٨٦) ثم نقل عن صاحب المختصر أنه «لم يوجد». الهي.

٨٨١- «الزَّيديَّة مجوس هذه الأُمَّة».

الحديث لا يصح: أورده السخاوي ية «المقاصد» ح(٥٤٥) وقال: «لم أجده». اه. وأورده القاري في «المصنوع» ح(١٤٩)، وقال: «موضوع». اه.

قلت: وبالبحث في كتب السُّنَّة الأصلية، والتي جمعها مؤلفوها عن طريق تلقيها عن شيوخهم بأسانيد إلى النبي صلى الله عليه وسلم لم نجد هذا الحديث؛ فهو لا سند له حتى يُحْكَم بوضعه، والصحيح عند أهل الصنعة الحديثة! (أنه ليس له أصلٌ».



قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

جولة مع العلامة ابن قدامة في رد شبهات الأشاعرة ودحض حججهم مناظرة ابن قدامة مع الأشاعرة، في: إثبات صفة الكلام على حقيقتها، وأنه بحرف وصوت لا يشبه حروف وأصوات المخلوقين

اعداد الله الد. محمد عبد العليم الدسوقي الأسوقي الأستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه، وبعد:

فللإمام موفق الدين أبي محمد بن قدامة المقدسي تر ٢٠٠، حجاج طويل وكلام نفيس، في تجلية معتقد أهل السنة بحق إثبات صفة الكلام لله تعالى ورد شبه مخالفيهم ومنهم الأشاعرة الذين صرح \_ رحمه الله \_ بذكرهم في غير ما مرة، ونذكر مما ورد في كتابه: (لمعة الاعتقاد) قوله: "ومن صفات الله تعالى: أنه متكلم بكلام قديم، يسمعه منه من شاء من خلقه، سمعه موسى عليه السلام منه من غير واسطة، وسمعه جبريل ومن أذن له من ملائكته ورسله، وأنه سبحانه يكلم المؤمنين من ملائكته ورسله، وأنه سبحانه يكلم المؤمنين في الأخرة ويكلمونه، ويأذن لهم فيزورونه"، وذكر قرآنه تعالى لجبريل، فألزم بخلقه بعد أن نفى عن كلام الله الصوت والحرف، بحجة أنهما حادثان والله منزه عن ذلك؛

"ومن كلام الله: القرآن العظيم.. نزل به الروح الأمين، على قلب سيد المرسلين، بلسان عربي مبين، منزل غيرُ مخلوق، منه بدأ واليه يعود، وهو سُورٌ محكمات وآياتٌ بينات، وحروفٌ وكلمات، من قرأه فأعربه فله بكل حرف عشر حسنات، له أول فأحربه فله بكل حرف عشر حسنات، له أول وآخر، وأجزاءٌ وأبعاض، متلوٌ بالألسنة، محفوظُ يُ المصدور، مسموعٌ بالأذان، مكتوبٌ في المصاحف، فيه محكم ومتشابه وناسخ ومنسوخ، وخاص وعام، وأمر ونهي.. وهو هذا الكتاب العربي الذي قال فيه الذي كفروا: (لن نُوَّمِنَ بِهَذَا ٱلْقُرْءَانِ) (سبأ/ ٣١)، اللذين كفروا: (لن نُوَّمِنَ بِهَذَا ٱلشِّعْر)، فقال سبحانه: (سَأْمُلِيهِ سَمِّ) (المدشر/ ٢٥، ٢٦)، وقال بعضهم: (هو شعر) فقال الله: (وَمَا عَلَمْنَهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَلْبُغِي لَهُرُّ إِنْ هُوَ إِلَا شَعْر)

فلما نفى الله عنه أنه شعر وأثبته قرآناً، لم يبق شبهة لذي لب في أن القرآن هو هذا الكتاب العربي اللذي هو كلمات وحروف وآيات، لأن ما ليس كذلك لا يقول أحد: إنه شعر، وقال عز وجل: (وَإِن كُنتُمُ فِي رَبِّ مِنَا زَرَّلَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن مِنْلِهِ وَأَدْعُوا أَهُو رَبِّ مِنَا زَرَّلَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن مِنْلِهِ وَأَدْعُوا شُهَدَاءًكُم مِن دُونِ اللّهِ ) (البقرة / ٢٣)، ولا يجوز أن يتحداهم بالإتيان بمثل لا يُدرى ما هو ولا يُعطَى، وقال تعالى: (وَإِذَا تُنكَى عَلَيْهِمُ ءَابَانُنَا بَيْنَتِّ

LONG THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOOT OF THE SHOOT OF THE SHOT OF THE SHOT OF THE SHOT

قَالَ ٱلَّذِينِ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا الْمِنْ ِ فَعُرْءَانِ غَيْرِ هَلَا ٱلَّهِ بَلِلَهُ قُلُ مَا يَكُونُ لِقَ أَنْ أَبُكِلَهُ مِن تِلْقَآيِ مَا يَكُونُ لِقَ أَنْ أَبُكِلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَقْسِقٌ ) (يونس/ ١٥)، فأثبت أن القرآن هو الآيات التي تتلي عليهم"، إذ لا يُتلي إلا ما هو حروف وكلمات، وذكر في ذلك من الأدلة والآشار ما به تقام الحجة، ثم أتبعه بسوق تقام الحجة، ثم أتبعه بسوق الإجماع في ذلك قائلاً:

"واتفق المسلمون على عد سور القرآن وآياته وكلماته وحروفه، ولا خلاف بين المسلمين في أن من جحد من القرآن سورة أو آية أو كلمة أو حرفا أنه كافر، وفي هذا حجة قاطعة أنه حروف" ا.ه.

# ١- دحض ابن قدامة فرية الأشاعرة ية نفى الصوت عن كلامه تعالى:

ومن المناسب أن نذكر هنا لابن قدامة قوله عيد كتابه (مناظرة أهل البدع في القرآن وكلام الله المقديم) ص١٤٣ ناقلاً إجماع أهل السنة على إشبات المصوت لله تعالى-: "وقالوا أيضاً: قد قلتم: (إنالله يتكلم بصوت، ولم يأت به كتاب ولا سنة لا)، قلنا: (بلى؛ قد ورد به الكتاب والسنة، وإجماع أهل الحق)".. شم ساق الأدلمة في المحتاب والسنة، وإجماع أهل الحق)".. شم ساق الأدلمة في المحتاب والسنة، وإجماع أهل الحق)".. شم ساق الأدلمة في المحتاب والسنة، وإجماع أهل الحق)".. شم ساق الأدلمة في المحتاب والسنة، وإجماع أهل المحتاب والسنة، واجماع أهل المحتاب والسنة، وإجماع أهل المحتاب والسنة والمحتا المحتاب والسنة والمحتاب والمحتاب والسنة والمحتاب و

ذلك، وذكر منها قوله تعالى: (وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكِ مُوسَى ) (الشعراء/ ))، وعلق يقول: "ولا خلاف بيننا أن موسى سمع كلام الله من الله بغير واسطة، ولا يُسمع إلا الصوت، هإن الصوت هو ما يتأتى سماعه".

وكان ابن قدامة قد عقد مناظرة حاور فيها بعض من أنكر الكلام والحرف والصوت من المعتزلة والأشساعرة، وأطال فيها الكلام معهم، وقد جاء فيها ما نصه يخاطب الأشباعرة: "موضع الخلاف: أننا نعتقد أن القرآن كلام اللَّه، وأنه سور وآيات وحروف وكلمات، متلو مسموع مكتوب، وعشدهم؛ أن هنذه السبور والآيات ليست بقرآن، وإنما هي عبارة عنه وحكاية، وأنها مخلوقة، وأن القرآن معنى في نفس الباري، وهو شيء واحد لا يتجزأ ولا يتبعض ولا يتعدد، ولا هو شيء يُنزل ولا يُتلى ولا يُسمع ولا يُكتب، وأنه ليس في المصاحف إلا الورق والمداد

واختلفوا في هذه السور التي في القرآن، فزعم بعضهم: إنها عبارة جبريل، هو الذي ألفها

بإلهام الله له ذلك، وزعم آخرون منهم: أن الله خلقها في اللوح المحفوظ فأخذها جبريل منه، واحتجوا على كون هذه السور مخلوقة: (بأنها تتعدد ولا بتعدد إلا المخلوق)، وهذا يَبْطل بصفات الله، فإنها صفات متعددة منها: (السمع، والبصر، والعلم، والإرادة، والقدرة، والحياة، والكلام)، ولا خلاف في أنها قديمة، وكذلك (أسماء الله)، فإنها متعددة، قَالُ تَعَالَى: (وَلِلَّهِ ٱلْأُسَّمَآءُ ٱلْخُسِّنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ) (الأعراف/ ١٨٠)، وفي الصحيحين وغيرهما: (إن لله تسعة وتسعين اسماً، مائة إلا واحدة، من أحصاها دخل الحنة)، فثبت تعداد أسماء الله بالكتاب والسنة والإجماع، وأنها قديمة، وقد نص الشافعي على أن أسماء الله غير مخلوقة، وقال أحمد: من زعم أن أسماء الله مخلوقة فقد كفر.

وكنالك كلمات الله متعددة، قال تعالى: (قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكُلَمُت رَبِّي لَنَفَدَ ٱلْبَحْرُ قَلَ أَن لْنَفَدَكُلِمُنْ رَبِّي وَلَوْ جِئْنَا بِمثَّله، مَدَدًا) (الكهف/ ۱۰۹)، وهي قديمة، وكذلك كتبُ الله متعددة، وهي غير مخلوقة، وإن قالوا: هي مخلوقة فقد قالوا بخلق القرآن، وهو قول المعتزلة وقد اتفقنا على ضلالهم، واتفق المنتمون إلى السنة على أن القائل بخلق القرآن كافر، منهم من قال: كُفْرٌ يخرج من الملة، ومنهم من قال: لا ينقله عنها، فمتى قالوا بخلق القرآن وغيره من كتب الله، فقد قالوا بقول



أقروا فيه بكفر قائله.. وإن أقروا بها غير مخلوقة، وهي متعددة فقد بطل قولهم.. وإن قالوا: هي شيء واحد غير متعددة فقد كابروا.

ويجب على هنذا أن تكون التوراة هي: القرآن والإنجيل والزيور، وأن موسى لما أنزلت عليه التوراة فقد أنزل عليه كل كتب لله، وأن نبينا لما أنزل عليه القرآن فقد قرأ كل كتب الله، ومن حفظ شيئاً فقد حفظه كله.. ويجب على هذا أن لا يتعب أحد في حفظ القرآن؛ لأنه بحصل له حفظ کل کتاب الله بحفظ آيــة منــه.. ويجب أن يكون صلى الله عليه وسلم لما أنزل عليه آية من القرآن، قد أنزل عليه جميعه وجميع التوراة والإنجيل والزبور، وهذا خزي على قائله ومكابرة لنفسه.. ويجب على هنذا أن يكون الأمر هو النهي، والإثبات هو النفي، وقصة نوح هي قصة هود ولوط، وأحد الضدين هـو الآخــر، وهـذا قـول من لا يستحيى ويشبه قول السوفسطائية، وقد بلغنى عن واحد منهم أنه قيل له: (سيورة البقرة هي سورة آل عمران؟)، قال: (نعم).

فإن قالوا: (إن كلام الله هو هذه الكتب، لكن لم ينزل منه شيء على الأنبياء، ولا هو شيء يُحفظ ولا يُتلى ولا يُسمع، وإنما أُنزل عبارته)، فقد كذّبهم القرآن والسنة وإجماع الأمة، فإنه لا خلاف بين المسلمين كلهم أن القرآن القرآن القرآن المسلمين كلهم أن القرآن الميلمين كلهم أن القرآن الميلمين كلهم أن القرآن

أنزل على محمد، وأن التوراة أنزلت على موسى، والإنجيل أنزل على عيسى، والزبور أنزل على داود".. وذكر رحمه الله الآيات في ذلك، ثم قال:

"وقد أكضر الله البهود بقولهم: (ما أنزل الله على بشر من شيء)، ثم قال: (قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نوراً وهدي للناس)، ثم قال: (قُل ٱللَّهُ ثُمَّ ذَرَّهُمْ فِي خَوْضهم بِلْعَبُونَ) (الأنعام/ ٩١).. وف الصحيحين من حديث عمر: (أنزل القرآن على سبعة أحرف) والسنة مملوءة منه". وفرد شبهة الأشاعرة القائلة بأن كلام الله عبارة عن المعنى النفسى القائم بالله والدال عليه، والتي تقضي بأن القرآن ليس كلام الله على الحقيقة ولا كتابه وإنما هو حكابة عنه، بقول ابن قدامة: "لا خلاف بين المسلمين أن كتاب الله هو القرآن العظيم المنزل على سيد المرسلين بلسان عربي مبين، وقد أخبر تعالى بذلك فقال: (الر يلك عاينتُ ٱلْكِئْكِ ٱلْمُينِ اللهِ إِنَّا أَنَزَلْنَاهُ قُرُّءَانًا عَرَبِتًا) (بوسف/ ۱، ۲)، وقال: (وَإَذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنصِتُوا ۖ فَلَمَّا قُضِيَ وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذرينَ (١٠) قَالُواْ يَكَوَّمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَنبًا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ) (الأحقاف/ ٢٩: ٣٠)، فسمُّوه قرآنا وكتاباً، ولا يخفى هذا إلا على من أعمى الله قليه وأضله عن سبيله (وَمَن يُضَلِل أَللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ) (النومر/

."(٣٦

# ٢- رد ابن قدامة لشبه الأشاعرة في نفيهم الحرف:

وفي رد شبههم في نفي الحرف قال: "واحتجوا بأن هذه الحروف لا تخرج من مخارج وأدوات، فلا يجوز إضافة ذلك على الله، والجواب عن هذا من أوجه:

أحدها: ما الدليل على أن الحروف لا تكون إلا من مخارج وأدوات؟، فإن قالوا: لأننا لا من مخارج نقدر على النطق بها إلا من مخارج وأدوات، فكذلك رب العالمين.. قلنا: هذا قياس لله على خلقه، وتشبيه له بعباده، والحاق لصفاتهم بعباده، والحاق لصفاتهم وقد اتفقنا على أن الله لا يُشَبّه بخلقه، وأنه (أيش يُغُلِهِ شَيْعُ وَهُوَ السّيعِعُ المَاسِمُ ) (الشوري/ ١١).

الثاني: أن هذا باطل، بسائر صفات الله، فإن العلم لا يكون في حقنا إلا بقلب، والسمع لا يكون إلا من انخراق، والبصر لا يكون إلا من انخراق، والبصر تعالى عالم سميع بصير ولا يوصف بذلك. فإن نفيتم لله الصفات لافتقاره في المخارج والأدوات، فيلزمكم نفي سائر الصفات، وفيتم عنه الأدوات لزمكم مثل ذلك عنه الأدوات لزمكم مثل ذلك ينهما؟.

الثالث: إن الله أنطق بعض مخلوقاته بغير مخارج، قال تعالى: (وَتُكَلِّمُنَّا أَيْدِيهُمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمُ ) (يسس/ ٦٥)، وقال: (حَقَّ إِذَا مَا جَاءُوهَا شَهَدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ

صفر ۱۴۲۲ هـ - العدد ٥٩٠ المالة الخمسون السنة الخمسون

TO THE SHOULD BE SHOULD BE

وَأَبَصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ وَالْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ وَالْصَوْفَ الْمَسْهِدَةُمْ عَيْنَا الْجُلُودِهِمْ لِمَ شَهدةُمْ عَيْنَا (فصلت/ ۲۱)، وأخبر عن السماء والأرض أنهما (قالتا آئينا طآبِينَ ) (فصلت/ ۱۱)، وأخبر صلى الله عليه وسلم أن حَجَرا كان يسلم عليه، وسبح الحصى صلى الله عليه، وسبح الحصى يق يديه، وقال ابن مسعود: كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل، ولا خلاف في أن الله قادر كنا على إنطاق الحَجَر الأصم من غير مخارج، فلم لا يقدر على على التكلم إلا من المخارج.

واحتجوا بأن الحروف يدخلها التعاقب، فيسبق بعضها بعضاً، والجواب: أن هذا يلزم في حق من يتكلم بالمخارج والأدوات والله لا يوصف بذلك، وعلى أن هذا يعود إلى تشبيه الله بعباده، فإنه لا يُتصور في حقه إلا ما يُتصور منهم، وهذا باطل في نفسه.

فإن قالوا: فما دليلكم على أن هذه السور المشتملة على الحروف قرآن؟، قلنا: كتاب الله فقوله الأمة، أما كتاب الله فقوله سبحانه: (وَمَا عَلَمْنَهُ الشِّعْرَ وَمَا عَلَمْنَهُ الشِّعْرَ وَمَا عَلَمْنَهُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ أَ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ وَقُرَانٌ مُبِنٌ) (يـسى/ ٦٩)، فأخبر تعالى أن الذي سموه شعراً، هـو قـرآنٌ مبين، وما ليس بحروف لا يجوز أن يكون بعراً عند أحد، فلما ثبت أنهم سمُّوه شعراً دل على أنه حروف.

وقــال تعالى: ( إِنَّ هَلَدَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ أَقُومُ ) (الإسراء/ ٩)، وقال: (إِنَّ هَلَدَا ٱلْقُرُّءَانَ يَقُشُ



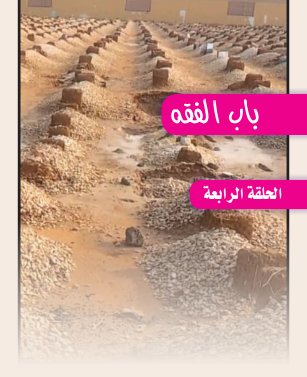
عَلَى بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ) (النمل ٧٦)، وقال: (لَوْ أَرْلَا هَذَا ٱلْفُرْءَانَ عَلَ جَـلٍ) (الحشر/ ٢١)، فأشار إلى حاضر وتحداهم بالإتيان بمثله، ولا يجوز التحدي بما لا يُعلم ولا يُدرى ما هو.

وقال: ( وَإِذَا نُتَالَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايِكُنَا قَالُواْ قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَآهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَندًا) (الأنفال/ ٣١)، وقال: (وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَالُنَا بَيِّنَكُتِّ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآءَنَا ا ٱئْتِ بِقُـرْءَانِ غَيْرِ هَنذَآ أَوْ بَدِّلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لَيَّ أَنَّ أَبَدِّلَهُ مِن تِـلْقَآي نَفْسِيٌّ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ (يونس/ ١٥)، وقال: (وَقَالُواْ لَوْلَا نُزْلَ هَاذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُل مِنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ) (الزخرف/ ٣١)، فأخبر اللَّهُ عنهم أنهم ادَّعوا القدرة على أن يقولوا مثلًه، ومرة أنهم طلبوا منه الإتيان بغيره أو تبديله، ومرة قالوا لولا أنزل على غيره، فعُلم يقينا أنه هذا الموجود عندنا، الذي هو سور وآبات وحروف

٨٨)، وقال: (وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُرْءَانِ لِلنَاسِ مِن كُلِّ مَثَلٍ مَثَلًا وَكُنَّ الْقُرْءَانِ لِلنَاسِ مِن كُلِّ مَثَلًا وَكُنَّ الْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا) (الكهف/ ٤٥)، وهذه إشارة اللى حاضر، والذي صُرفت فيه الأمثال إنما هو هذا القرآن العربي الذي يعرفه الناس قرآنا وسمًّاه تعالى (عربياً)، قرآنا وسمًّاه تعالى (عربياً)، وهذا إنما يوصف به النظم وهذا إنما يوصف به النظم يعرف ولا يُدرى ما هو.

وقال تعالى: (إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرُّءَ اللَّا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُوك ) (يوسف/ ٢)، وقال: ( وَكُذَالِكَ أَنْزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ) (طه/ ١١٣)، وقال: (وَإِنَّهُ لَنَازِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ نَزَلَ اللَّهُ نَزَلَ بهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللهُ عَلَىٰ قَلْبُكَ لِتَكُونَ اللهِ ٱلرُّوحُ الْأَمِينُ مِنَ ٱلْمُنْذِرِينَ ﴿ اللهِ بِلِسَانِ عَرَقِي مُبِينِ ) (الشعراء/ ١٩٧: ١٩٥)، وقال: (كِنَاتُ فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ، قُرُءَانًا عَرَبيًا) (فصلت/ ٣)، وقال: (وَهَٰلَذَا كِتَبُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبيًا) (الأحقاف/ ١٢)، وهذه الآبات وأشباهها تدل بمجموعها على أن القرآن، هذا الذي هو سور محكمات وآيات مفصلات وحروف وكلمات.

والى لقاء، والحمد لله رب العالمن



# 

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد : فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن شروط صلاة الجنازة وأركانها، وهي القيام في صلاة الجنازة، والنية، وأربع تكبيرات، والدعاء للميت، وقراءة الفاتحة، ونكمل الحديث عن بقية الأركان والسنن.

### ٦- الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم:

وهي ركن عند الشافعية والحنابلة، ولا تتعين صيغة معينة؛ لأن المقصود مطلق الصلاة، وأقلها اللهم صل عل محمد، والصحيح عند الشافعية أن الصلاة على الآل لا تجب كغيرها من الصلوات وأولى لبنائها على التخفيف، ومحل الصلاة على النبي عندهم بعد التكبيرة الثانية لفعل السلف والخلف، فلا تجزئ في غيرها صلى الله عليه وسلم وهو الظاهر من كلام الحنابلة (انظر: مغني المحتاج للشربيني ٢٥٤/١، غاية المنتهي لمرعي بن يوسف ٢٥٩/١).

والراجح أنه يجوز قراءتها بعد أيّ تكبيرة، قال الشوكاني: ولم يرد ما يدل على تعيين موضعها والظاهر أنها تفعل بعد القراءة) ( نيل الأوطار ٧٦/٤).

واستدل الشافعية والحنابلة بحديث أبي أمامة

### إعداد المسلم الم

بن سهل أنه أخبره رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: "أن السُّنَة في الصلاة على الجنازة أن يكبر الإمام ثم يقرأ بفاتحة الكتاب بعد التكبيرة الأولى سرًّا في نفسه، ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ويخلص الدعاء للجنازة في التكبيرات الثلاث لا يقرأ في شيء منهن، ثم يسلم سرًّا في نفسه حين ينصرف عن يمينه، والسّنة أن يفعل من ورائه مثلما فعل إمامه" (رواه البيهقي في السنن الكبرى وصححه الألباني في أحكام الجنائز).

وذهب الحنفية والمائكية إلي أن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم من سنن صلاة البنازة؛ لأن من سنة الدعاء تقديم الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم كما في حديث فضالة بن عبيد صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: "سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلاً يدعو في صلاته لم يُمجَد الله ولم يصل على النبي صلى الله عليه وسلم؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ ققال دعاه فقال له أو لغيره؛ إذا صلى أحدكم فليبدأ

بتمجيد الله والثناء عليه، ثم يصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يدعو بعد بما شاء" (رواه أبو داود والترمذي وصححه الألباني). وما ذهب إليه الشافعية والحنابلة أرجح لقوة أدلتهم.

#### ٧- السلام:

السلام في صلاة الجنازة ركن عند المالكية والشافعية والحنابلة، واستدلوا لذلك بحديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "ثلاث خلال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعلهن تركهن الناس: إحداهن التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة" (رواه البيهقي في السنن الكبرى وصححه الألباني في أحكام الجنائن).

وقد قال صلى الله عليه وسلم: "صلوا كما رأيتموني أصلى" متفق عليه.

وعموم حديث على بن أبي طالب رضي الله عنه: "مفتاح الصلاة الطهور، وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم".

فيدخل السلام في صلاة الجنازة في عموم اللفظ؛ لأنها صلاة. والواجب في السلام عند الجميع تسليمة واحدة، وأقلها السلام عليكم (انظر؛ الشرح الصغير للصاوي ٥٥٦/١، روضة الطالبين للنووي ٣٧١/١، (٣٧١/١).

أما الحنفية فالظاهر عندهم أن السلام في صلاة الجنازة واجب كسائر الصلوات؛ لأنهم لم ينصُوا عليه في الأركان أو السنن. والواجب عندهم يعني أن الصلاة تفسد بتركه وتعاد وجوبًا في العمد والسهو إن لم يسجد له، وإن لم يعد يكون فاسقًا (انظر: حاشية ابن عابدين ٢٠٦/١).

واستدلوا للوجوب بما ورد عن القاسم بن مخيمرة قال أخذ علقمة بيدي فحدثني أن عبد الله بن مسعود أخذ بيده، وأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ بيد عبد الله فعلمه التشهد في الصلاة فذكر مثل دعاء حديث الأعمش إذا قلت هذا أو قضيت هذا فقد قضيت صلاتك إن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقعد. رواه أبو داود.

وقال الألباني: شاذ بزيادة: " إذا قلت:.... " والصواب أنه من قول ابن مسعود موقوفًا عليه،

والأرجح ما ذهب إليه جمهور الفقهاء من المالكية والشافعية والحنابلة.

#### سنن صلاة الجنازة:

### ١- رفع اليدين في التكبيرة الأولى

رفع اليدين في التكبيرة الأولى فقط في ظاهر الرواية عند الحنفية ومشهور مذهب المالكية، وأما في غيرها فخلاف الأولى، ورفعهما في كل التكبيرات عند الشافعية والحنابلة (انظر: تبين الحقائق ٢٤١/١، جواهر الإكليل ١١١/١، مغني المحتاج للشربيني ٣٤٢/١، المغني لابن قدامة الاحرام).

واستدل الحنفية والمالكية بأنه لا يرفع يديه الا عند تكبيرة الافتتاح بما رواه الدارقطني من حديث ابن عباس وأبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وآله وسلم كان إذا صلى على جنازة رفع يديه في أول تكبيرة ثم لا يعود.

وأُجيب عنه بضعفه؛ لأن فيه راويًا مجهولاً، قال الحافظ، ولا يصح فيه شيء.

وقد اختارهذا الرأي وأيده ابن حزم والشوكاني، وإن احتج بخلاف ذلك؛ فقال ابن حزم: "وأما رفع وإن احتج بخلاف ذلك؛ فقال ابن حزم: "وأما رفع الأيدي فإنه لم يأت عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه رفع في شيء من تكبيرة الجنازة إلا في أول تكبيرة فقط، فلا يجوز فعل ذلك؛ لأنه عمل في الصلاة لم يأت به نص" (المحلى بالآثار ٣٨٥٨).

وقال الشوكاني: "والحاصل أنه لم يثبت في غير التكبيرة الأولى شيء يصلح للاحتجاج به عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأفعال الصحابة وأقوالهم لا حجة فيها؛ فينبغي أن يقتصر على الرفع عند تكبيرة الإحرام، لأنه لم يشرع في غيرها إلا عند الانتقال من ركن إلى ركن كما في سائر الصلوات ولا انتقال في صلاة الجنازة (نيل الأوطار ۷۷/٤).

واستدل الشافعية والحنابلة بما أخرجه البيهقي عن ابن عمر، قال الحافظ بسند صحيح وعلقه البخاري، ووصله في جزء رفع اليدين أنه كان يرفع يديه في جميع تكبيرات الجنازة.

وأرى أن الأمر في ذلك واسع، ولا ينبغي الإنكار على المخالف.

٢- إسرار القراءة:

يُسن أن يقرأ سرًّا في صلاة الجنازة وهو ما عليه جمهور الفقهاء، لحديث أبي أمامة بن سهل قال: "السنة في الصلاة على الجنازة أن يقرأ في التكبيرة الأولى بأم القرآن مخافتةً. ثم يكبر ثلاثًا، والتسليم عند الآخرة".

٣- دعاء الاستفتاح بعد التكبيرة الأولى:
 يُندب استفتاح صلاة الجنازة كسائر الصلوات.

### ٤- التعوذ:

يُسن الاستعادة قبل قراءة الفاتحة في صلاة الجنازة عند الشافعية والحنابلة؛ لأن التعوذ سنة القراءة مطلقًا.

#### ٥- تسوية الصف:

يُستحب تسوية الصف في الصلاة على الجنازة، كما فعل النبي صلّى الله عليه وسلم في الصلاة على النجاشي.

٦- الدعاء للميت بالمأثور عن النبي صلّى الله
 عليه وسلم:

فهو أولي وأفضل عند جميع المذاهب لحديث أبي هريرة قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: "إذا صليتم على الميت فأخلصوا له الدعاء" رواه أبو داود وابن ماجه.

وقد وردت عدة أدعية نختار منها البعض لعدم الإطالة:

أ- حديث عوف بن مالك أبي هريرة رضي الله عنه قال: صَلّى رَسولُ الله صلى الله عليه وسلم على جنازَة، فَحَفظْتُ مَن دُعائه وَهو يقولُ: على جنازَة، فَحَفظْتُ مَن دُعائه وَهو يقولُ: اللّهُمَّ، اَغْفِرْ لَه وارْحَمْهُ وَعَافه واعَفُ عنْه، وَأَكْرِمْ نُزُلَهُ، وَوَسَّع مُدْخَلَهُ، واغْسلْهُ بالماء والثّلْع والْبَرَد، وَنَقُه منَ الخَطايا كما نَقَيْتُ الثَّوْبَ الأَبْيض من الدَّنس، وَأَبْدلُهُ دارًا خَيْرًا من داره، وَأَهْلا خَيْرًا من أَهْلِه وَزُوْجَه، وَأَدْخلُهُ الجَنَّة وَأَعَدُهُ مَن عَدابِ القَبْر، أَوْ مِن عَدابِ النّارِ. قالَ: حَتَّى تَمَنَيْتُ أَنْ أَكُونَ أَنا ذَلكَ المَيْتَ. (صحيح حتَّى تَمَنَيْتُ أَنْ أَكُونَ أَنا ذَلكَ المَيْتَ. (صحيح مسلم ٩٦٣).

ب- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم صلى على جنازة فقال: "اللهُمُّ اغفرُ لِحينًا ومَيتنا، وصغيرنا وكبيرنا، وذكرنا وأنثانا، وشاهدنا وغائبنا، اللهمُّ مَنْ أحييتَهُ منا فأحيه على الإيمان، ومَنْ توفيتَهُ منا

فتوفَّهُ على الإسلام، اللهمَّ لا تحرمْنا أجرَهُ، ولا تُصُلِّنا بعدَهُ" (أُخرِجَه أبو داود: ٣٢٠١).

ج- عن واثلة بن الأسقع عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: "صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على رجل من المسلمين، فسمعته يقول: اللهم أنَّ فلان أبنَ فلان إلى فلان فلان فلان أبنَ فلان أبنَ فلان أبنَ فلان أبنَ النّار، أنتَ أهلُ الوفاء والحقُ، اللَّهمَ اغفر له وارحمهُ إنَّكَ أنتَ الغفورُ الرَّحيمُ" (أخرجه أبو داود: ٣٢٠٢).

وإذا كان الميت صغيرًا فيستحب الدعاء لوالديه؛ لحديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "الراكب يسير خلف الجنازة، والماشي يمشي خلفها وأمامها وعن يسارها قريبًا منها، والسقط يُصَلَّى عليه، (ويدعى لوالديه بالمغفرة والرحمة)".

قال الشوكاني: إذا كان المُصلِّى عليه طفلاً استُحبَّ أن يقول المصلي: (اللهم اجعله لنا سلفًا وفرطًا وأجرًا) روى ذلك البيهقي من حديث أبي هريرة وروى مثله سفيان في جامعه عن الحسن ( نيل الأوطار ۷۹/٤).

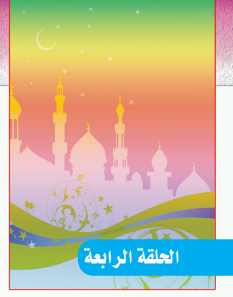
#### ٧- التسليمة الثانية:

يُسن للمصلي أن يسلم تسليمتين بعد التكبيرة الرابعة عند الحنفية والشافعية خلافًا للمالكية والحنابلة وما ذهب إليه الحنفية والشافعية أرجح؛ لحديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "ثلاث خلال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يفعلهن تركهن الناس؛ إحداهن التسليم على الجنازة مثل التسليم في الصلاة" (رواه البيقهي بإسناد حسن).

٨- صلاة الجنازة جماعة:

اتفق الفقهاء على أنه تَسَنَ صلاة الجنازة جماعة، لحديث مالك بن هبيرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ما من مسلم يموت فيصلي عليه ثلاثة صفوف من المسلمين إلا أوجب (وقي لفظ: إلا غُفِرَ له)". رواه أبو داود والترمذي.

وتجوز فرادى؛ لأن النبي صلّى الله عليه وسلم مات فصلى عليه الناس فوجاً فوجاً. والحمد لله رب العالمين.



# مقالات في معاني القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الجزء التاسع والعشرين من كتاب الله الكريم:

### ومن سورة المرسلات

قوله تعالى: (فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ ٱلْقَدِرُونَ) (المرسلات:٢٣).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر والكسائي (فقدرنا) بتشديد الدال، وغيرهم بتخفيفها.

المعنى: (فقدَّرنا) من التقدير كأنه مرة بعد مرة، لأنه ذكر الخلق فقال: (أَلَوْ نَعْلُقكُم مِن مَّآءِ مَّهِينِ أَنُّ فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارِ مَّكِينٍ) (المرسالات:۲۰-۲۱)، وهذا يبين أطوار خلق الإنسان، كما قال تعالى: (خلقه فقدَّره)، أي قـدُّره نطفة ثم علقة ثم مضغة، وعلى قراءة التخفيف: من القدرة، وقال الله عز وجل بعدها (فنعم القادرون)، وقال الفراء: هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة: ص ٤٠٠)

### د. أسامة صابر

قوله تعالى: (أنطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِي ثَلَاثِ شُعَبِ) (المرسلات:٣٠).

قرأ رويس بفتح اللام، وغيره

المعنى: أنهم أمروا أولا بالانطلاق في قوله تعالى: (انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون) وأعيد فعل الأمر على قراءة الجمهور لقصد التوبيخ والإهانة، وعلى قراءة رويس (انطَلقوا) بصيغة الفعل الماضي على معنى أنهم امتثلوا الأمر فانطلقوا إلى دخان النار (التحرير والتنوير لابن عاشور ٤٣٥/١٢، طلائع البشر للشيخ محمد الصادق قمحاوي: ص ۱۸۷ ).

### الجزء الثامن والعشرون من سورة المجادلة

قوله تعالى: (يَتأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِ أَلَمُ مَنْكُواً فِ أَلَمُجَلِسِ فَأَفْحُواْ يَفْسَحِ ٱللَّهُ لَكُمْ )

(المجادلة:١١). التقراءات: قرأ عاصم (المجالس) على الجمع،

وغيره بالإفراد (المجلس). المعنى: أمر الله عباده المؤمنين بحسن الأدب مع بعضهم بعضًا بالتوسعة في المجلس، وعدم التضايق فيه، والمجلس على قراءة الجمهور قد يراد مجلس خاص، وهو مجلس النبي صلى الله عليه وسلم، وقال القرطبي: الصحيح في الآية أنها عامة في كل مجلس اجتمع المسلمون فيه للخير والأجسر، سواء

كان مجلس حـرب أو ذكـر أو مجلس يوم الجمعة (فتح القدير للشوكاني، وتفسير القرطبي: سورة المجادلة:١١، حجة القراءات لابن زنجلة: ص ۳۷٤).

### ومن سورة الحشر

قوله تعالى: (يُخْرِبُونَ بِيُوتَهُم بأيَّدِيهم وأيَّدِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ) (الحشر:٢).

القراءات: قرأ أبو عمرو (يُحَرِّبون) بفتح الخاء وتشديد الراء، وغيره بإسكان الخاء وتخفيف الراء.

المعنى: على قراءة الجمهورأن بنى النضير كانوا يخرجون من ديارهم ويتركونها معطلة ، خرابًا من الإخراب وهو ترك البيت خرابًا بغير ساكن، وعلى قراءة أبي عمرو: (یُخَرِّیون) بمعنی یهدّمون بيوتهم وينقضونها، وقيل التخريب والإخبراب بمعنى واحد (تفسير الطبري- سورة الحشر:٢).

قوله تعالى: (لَا نُقَائِلُونَكُمُ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَرَآءٍ ٰ جُدُرِ )(الحشر:١٤).

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمروبالإفراد (جدار)، والباقون بالجمع (جدر).

المعنى: أن اليهود والمنافقين من جبنهم وهلعهم لا يقدرون على مواجهة جيش الإسلام بالمارزة والمقاتلة بل إما في حصون أو من وراء جدر، فهي جدر کثیرۃ پستترون بھا گے

القتال، وعلى قراءة (جدار) فالمعنى أن كل فرقة منهم وراء جدار أو المراد به السور، فهو سور واحد يعم جميعهم ویسترهم (تفسیر ابن کثیر - سورة الحشر:١٤، الكشف لکی بن أبی طالب ۱۹/۲٤-

### ومن سورة الصف

قوله تعالى: (فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبِيِّنَاتِ قَالُواْ هَلْدَاسِحْ مُبِينٌ) (الصف:٦).

الــقــراءات: قــرأ حـمـزة والكسائي وخلف (ساحر) والباقون (سحر).

المعنى: من قرأ (ساحر) جعل الإشارة إلى الرسول (عيسى أو أحمد صلى الله عليهما وسلم)، فأخبر عنهم أنهم قالوا إن هذا إلا ساحر، ومن قرأ (سحر) جعله وصفهم ما جاء به من البينات؛ أي ما جاء به من الآبات الخوارق إلا سحر، ويحتمل أن تكون القراءتان بمعنى واحد فتكون الإشبارة إلى الرسول أنه نفس السحر مبالغة، كما يقال: (رجل عدل)، أو على حــذف مضاف أي ذو سحر (لطائف الإشبارات للقسطلاني ١٣٩/٤).

قوله تعالى: ( يَأَتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ أَنصَارَ ٱللَّهِ) (الصف: ١٤).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو (أنصاراً لله)، وقرأ الباقون (أنصار الله).

المعنى: على قراءة الإضافة

(أنصارَ الله) أي دوموا على ذلك فهم أنصار الله من قبل، وإنما حضهم على الثبات والبدوام على النصرة لدين الله، وفيها معنى التخصيص، والمعنى على قراءة التنوين: كونوا من جملة من ينصر اللَّه، أو انصروا دين الله فيما تستقيلون، وقيل المعنى واحد في القراءتين (الكشف ٢١/٢)، لطائف الإشبارات ٣٨٧/٨، معانى القراءات للأزهري ص

### ومن سورة التحريم

قوله تعالى: (وَإِذْ أُسَرَّ ٱلنَّيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزُورَجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَأْتُ بِيهِ وَأَظْهَرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ, وَأَعْضَ عَنَّ بِغُضٍّ ) (التحريم:٣).

الـقراءات: (عـرف) قرأ الكسيائي بتخفيف الراء وغيره بتشديدها.

المعنى: أسَرَّ النبي صلى الله عليه وسلم إلى حفصة رضى الله عنها بسر وأمرها ألا تخبر به أحدًا، فحدَّثت به عائشة رضي الله عنها، وأخسبره الله بنذلك الخبر الذي أذاعته، فعرَّفها ببعض ما قالت وأعرض عن بعضه كرمًا منه وحلمًا (تفسير السعدي- سورة التحريم:٣)، وعلى قراءة الكسائي أي جازى بالعتب واللوم على بعض وأعرض عن بعض فلم يجازها عليه تكرمًا وحسن عشرة، تقول لأعرفن لك ذلك: أي لأجازينك، وكقوله

تعالى: (وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْر يعْلَمُهُ اللَّهُ ) (البقرة: ١٩٧)؛ أي: يجازيكم به الله (تفسير البحر المحيط ٤٠٨/٨ الكشف

قوله تعالى: (يَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواً إِلَى اللَّهِ تَوْبَاةً نَصُوحًا) (التحريم:٨).

القراءات: قرأ شعبة (نصوحا) بضم النون، وفتحها غيره. المعنى: على قراءة (نَصُوحا): صفة للتوبة وهي صيغة مبالغة على وزن (فعول)؛ أي توبة بالغة في النصح لصاحبها، وعلى قراءة (ئصُوحا) أنها مصدر، فالتائب ينصح نفسه نصوحًا أي يخلّص توبته من الشوائب (تفسيرالبحرالمحيط ٤١٢/٨، معاني القراءات للأزهري ص ٥٢٣).

### الجزء السابع والعشرون من سورة الذاريات

قوله تعالى: (قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ) (الذاريات:٢٥).

القراءات: قرأ حمزة والكسائي (قال سلمٌ) وقرأ غيرهما (قال سَلامٌ).

المعنى: على قراءة (سلام) تقديره سلام عليكم فحذف الخبر، أو أمري سلام وشأني سلام، فحذف المبتدأ، وقد سلم الملائكة على خليل الرحمن (فقالوا سلاما) بالنصب، وردُّ الخليل التحية بأحسن منها؛ لأن الرفع أقوى وأثبت من

النصب، وأما قراءة (سلمٌ) فتحتمل أن تكون بمعنى سلام فهما لغتان بمعنى التحية (مثل حل وحلال، وحرم وحرام)، أو تكون سلم خلاف العدو والحرب كأنهم لما كفوا عن تناول طعامه قال لهم أنا سلم ولست بحرب ولا عدو (الحجة في القراءات السبعة لأبي على الفارسي ٣٦٣/٤).

قوله تعالى: (فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَهُمُ يَنظُرُونَ ) (الذاريات: ٤٤).

التصراءات: قرأ الكسائي (الصعفة) وقرأغيره (الصاعقة).

المعنى: (الصاعقة) التي تقع من السيماء فتحرق، و(الصعقة): الزجرة وهي الصوت عند نزول الصاعقة، وقيل: هما سبواء (الكشف لكي بن أبي طالب ٣٨٨/٢).

قوله تعالى: ( وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ ) (الذاريات:٢١).

التقراءات: قرأ أبو عمرو وحمزة والكسيائي وخلف بخفض الميم، والباقون بنصبها.

المعنى: من قرأ ( وَقَوْمَ نُوحٍ ) بالكسر عطفه على قوله (وفي موسى إذ أرسلناه) أي في إرسال موسى بالبينات والحجج آيسة، وفي قوم نوح آية، ومن قرأ بالنصب (وقـومُ نـوح) عطف على معنى: (فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ) أي أهلكناهم وأهلكنا قوم نوح، أو عطف على قوله (فأخذناه

وجنوده فنبذناهم في اليم) أي أغرقناه وجنوده وأغرقنا قوم نوح (حجة القراءات لابن زنجلة ص ٣٥٧).

### ومن سورة الطور

قوله تعالى: (وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّبُّهُمُّ) (الطور:٢١).

معنى الآية: يخبر تعالى عن فضله وكرمه وامتنائه أن المؤمنين إذا اتبعتهم ذرياتهم في الإيمان يلحقهم بآبائهم في المنزلة وإن لم يبلغوا عملهم؛ لتقر بذلك أعينهم (تفسير ابن كثير- سورة الطور: ٢١).

القراءات: (واتَّبَعَثُهُم-وأثبَعْنَاهُم) (ذريتهم-ذرياتهم)، ورفع الموضع الأول للذرية ونصبه (لتفصيل اختلاف القراء يراجع البدور الزاهرة للشيخ عبد الفتاح القاضي ص ٨٦١-٨٦١).

المعنى: من قسراً بالجمع (ذرياتهم) فلكثرة ذرية المؤمنين، ومن قرأ بالإفراد فلأن لفظ الندرية يقع للواحد والجمع، ومن قرأ (واتَّبَعَتْهُم) فللدلالة على أن الذرية اتبعوا منهاج آبائهم في الإيمان، ومن قرأ (وأَتْبَعْنَاهُم) أستند الضعل إلى الله فهو الذي يوفق من يشاء من ذرية المؤمنين إلى الإيمان (الحجة في القراءات لابن خالويه ص

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.



الشيخ د: علي عبد الرحمن الحذيفي خطيب المسجد النبوي الشريف

الحم نعما الثُلثُ ورسا

الحمدُ لله علَّام الغيُوب، مُقلِّب القلوبِ، غفَّار الذنوبِ، أحمدُ ربي وأشكرُه على نعمِه التي لا يُحصِيها غيرُه، وأشهدُ أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له اللكُ وله الحمدُ، وهو على كل شيءٍ قديرٌ، وأشهدُ أن نبيَّنا وسيِّدَنا محمدًا عبدُه ورسولُه البشيرُ التَّذيرُ، اللهم صلِّ وسلِّم وبارك على عبدك ورسولِك محمدِ، وعلى آلِهِ وصحبِه الذين تولَّاهم الله فنِعمَ المَولَى، ونِعمَ التَّصير.

أما بعد: فاتَّقُوا الله - سبحانه - في سِرِّكم وعلانِيَتكم؛ ليتولَّى أمورَكم، ويُصلِحَ أَموالَكم، فالتقوَى نَهجُ الصالِحين المُفلِحين، وحِرمانُها هو الخُسرانُ المُبين.

عباد الله: كُونُوا مِن أَهلِ البِصائر والإيمان واتَّبعُوا سُبلُ ذَوَي الألباب والإحسان وألوحسان فأولُو الألباب هم أهلُ العقولِ المُستقيمة، والفطر السليمة، ويفهمُون بالوحي، ويفهمُون معاني ما أنزل الله على مُراد الله ومُراد رسولِ على مُراد الله ومُراد رسولِ الله عليه وسلم -، ويعملُون بكلام الله؛ رجاء ثوابه، وخوفا من عقابه.

الطَّنْوَت أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ هُمُ الْلُشُرَى فَيَشِرْعِبَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَسَّمِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴿ أُولَلَتِكَ اللَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهِ وَأُولَتِكَ هُمْ أُولُوا اللَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهِ وَأُولَتِكَ هُمْ أُولُوا اللَّذِينَ اللَّهِ (المزمر: ١٨،١٧).

الاعتبارُ من أعمالِ العقولِ الأعتبارُ من أعمالِ العقولِ المُسيَّت نيرة، ومن أعمالُ العقولِ البَصيرة الأعتبارُ البَصيرة الاعتبارُ يهدي إلى الفوز والنَّجاة من المُهلكات، ويُوفَّقُ صاحبُهُ إلَى عملِ الصالِحات، ويرشدُ به صاحبُهُ إلى طريق الصالِحِين

المُصلِحِين، وتكونُ عواقِبُه إلى الخيرات.

ومَن خُرِمَ الاعتبار لم ينفعه الادِّكار، ووقعَ في الهلكات، وإتبعَ سُبُل المفسدين، فصار من النادمين. المعتبارُ هو الاَنتقالُ من حالمة مُشاهدة، أو حالمة ماضية ذات عقوبة وتكال أسباب العقوبة والنّكال، أو العنتقال من سيرة الصالحين العقوبة والنّكال، أو

وما أكرَمَهم الله به إلى العمل بأعمالهم، واقتضاء أدارهم، أو التفكّرُ في طبائع المخلُوقات، ومعرفة أسرارها وصفاتها، والحكمة منها لعبادة خالقها، وتخصيصه بالتوحيد والطاعة – تبارك وتعالى -.

وقد خلقَ الله - عزَّ وجل - الخلقَ، وجعلَ للكونَ سُننًا، فجعلَ الطاعةَ سببًا لكلَّ خيرٍ في الدنيا والأخرة، وجعلَ العصِيةَ سببًا لكلَّ شرِّفِ الدنيا والأخرة.

وهل شقيَ بطاعةِ الله أحد؟! وهل سعِدَ بمعصِيةٍ الله أحدَ؟!

وقد قصَّ الله - سبحانه - علينا في كتابه، وقصَّ علينا رسولُه - صلى الله عليه وسلم - من قصص وأحوال الأنبياء والمُرسَلين والمُومنين ما فيه العبَر، وما فيه النَّجاةُ من العقوبات، والمفوزُ بالخيرات، وما فيه أحسنُ العقوبات، والمفوزُ بالخيرات، وما فيه أحسنُ العواقب ورفع الدرجات.

قال الله تعالى: ( لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُوْلِي الْله تعالى: ( لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُوْلِي الْأَلْبَاتِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَك وَلَنَكِن تَصَدِيقَ اللّهِ عَبْنَ يَكَدِيهِ وَقَفْصِيلَ كُلِ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحَمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ) (يوسف: ١١١)، وقال - سبحانه: ( ثُمُّ تُنَيِّق رُسُلْنَا وَالَّذِينَ ، اَمَنُواْ كَذَلِكَ حَقًا عَلَيْنَا نَنَج الْمُؤْمِنِينَ) (يونس: ١٠٣)، وقال - سبحانه - عن المُكذَبين: ( وَمَكُرُواْ مَكُلُ وَمَكُرُنَا مَكْلًا مَكْلًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَانَظُرُ كَيْفَ كَا مَكْلًا مَكْلًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ فَانَظُرُ كَيْفَ كَانَا مَكْلًا مَكْلُولِكَ مُعْلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولما ذكرَ الله قصصَ كثير من الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - في سُورة الشعراء، ختَمَ القصة بعد نجاة رُسُله والمُؤمنين معهم بقوله تعالى: (إنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَاكَانَ أَكْرُهُمُ مُؤْمِنِنَ اللهِ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو ٱلْمَرْيِنُ اللهِ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو ٱلْمَرْيِنُ اللهِ وَإِنَّ رَبِّكَ لَمُو ٱلْمَرْيِنُ اللهِ وَإِنْ رَبِّكَ لَمُو ٱلْمَرْيِنُ اللهِ عَلَى المَالِعَ (١٩١، ١٩٠).

قَالُ ابنُ كثير - رحمه الله -: "إن في ذلك لآية؛ أي: في هذه القصة وما فيها من العجائب والنَّصر، والتأييد لعباد الله المؤمنين لدلالة وحُجَّة قاطعة، وحكمة بالغة، وإن ربَّك لهو العزيزُ؛ أي: الذي عزَّ كلُّ شيء وغلبه وقهرَه، الرحيمُ؛ أي: بخلقه، فلا يعجَل على مَن عصاه، بل يُنظرُه ويُؤجِّلُه ثم

يأخُذه أخذَ عزيز مُقتَدر. وقال سعيدُ بن جُبَير؛ "الرحيمُ بمَن تابُ إليه وَأنابَ". اهـ.

وفي قوله تعالى في قصة قوم لُوط - عليه السلام -: (إِنَّ فِي ذَلِكَ ۗ لَايَتِ لِلْمُتَوسِّينَ ) (الحَجر: ٧٥).

قال قتادةُ: "للمُعتَبِرين"، ذكرَه البغويُّ في "تضيره".

فلا ينتَفعُ بأحداث التاريخ والحكم من أحواله إلا المُعتبرُونَ المُتفكّرونَ الذين يقتتَدُونَ بأهل الصلاح والإصلاح، ويتركون أهل الفساد والإفساد، وأما مَنَ لا يعتبرُ ولا يتعظُ، ولا يُحاسبُ نفسه، وَلا يعمَل لا يعتبرُ ولا يتعظُ، ولا يُحاسبُ نفسه، وَلا يعمَل لا خرته، ولا يحجُرُه دينٌ ولا عقلٌ عن القبائح والآثام فهو كالبهيمة، قال الله تعالى: (أَمْ تَعسَبُ أَنَّ أَضَرُهُمْ يَسْمَعُوبَ أَوْ يَمْقِلُوبَ إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَمْلِمَ بَلْ هُمْ أَلِكُ للْأَمْلِمِ بَلْ هُمْ أَلِكُ اللهُ وَعالى وَكَالِمُ وَعَالَى اللهُ عَلَى وَكَالِمُ وَعَالَى اللهُ عَمْ القبائح أَنَ أَضَى القبائح أَنَ أَنْ أَنْ اللهُ عَلَى وَقال وَ تبارك وتعالى الله عَمْ المُروبَ عَلَيْها وَكَالُمُ وَعَالَى عَلَيْها وَهُمْ عَنْها مُحْرضُونَ ) (يوسف: ١٠٥).

وفي الحديث عن النبيّ – صلى الله عليه وسلم -:

"إن المُؤْمنَ إذا مرضَ فأصابَه السُّقمُ ثم مات، كان
كفَّارةُ لذنُوبِه فيما مضَى، وإن أعفَاهُ الله منه، كان
كفَّارةُ لا مضَى وموعظة لما يُستقبَل، وإن المنافق
إذا مرض ثم أعفي، كان كالبعير عقلَه أهلُه ثم
أرسَلُوه، فلم يَدرِ لِم عقلُوه ولا لَم أرسَلُوه" (رواه
النسائيُ).

وخاتمهم نبيننا محمدٌ - صلى الله عليه وسلم - الذي نسّخُ الله به الشرائع كلها، وبعَثه بأكمَل دين وتشريع أبدي، وتكفَّلُ الله لمن تمسَّكَ بهديه أن يحيا حياة طيبة في الدنيا وفي الآخرة، وأن يُحله مع خير خلقه في دار السلام، قال الله تعالى: (وَمَن يُطِع اللهِ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الذِّنِ أَنْعَمَ اللهُ تعالى: (وَمَن يُطِع اللهَ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الذِّنِ أَنْعَمَ اللهُ

عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينُ وَحَسُّنَ أُولَيْهِ وَكَسُنَ أُولَيْهِ وَالسَّلَعِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُّنَ أُولَيْهِ وَالسَّلَعِينَ وَكُسُنَ

فأيُّ تكريم أعظمَ مِن هذا؟! وأيُّ رِفعةٍ تُدانِي هذه اللهُ المُنزِلة؟!

وكُما قص الله تعالى علينا قصص الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - والمؤمنين بهم؛ لنقتَدي عليهم، ونسلُكَ طريق النجاة معهم، ونعتَبرَ بسيرتهم، ونعلمَ أحوالَهم، قص الله تعالى علينا أيضًا أخبار المُكذَبين لهم، والمُعاندين للحق، والمستكبرين عن البُخرة، المُخرة، المُخرة، المُخرة، المُخرة، للشهوات والملذات، لنعتبرَ بعقوباتهم، وتتَعظ بما حلِّ بهم من خزي الدنيا وعذابِ الأخرة، ونحذر من اللَّعنة التي حَقّت عليهم.

قال الله تعالى: ( وَعَادًا وَثَمُودًا وَقَد تَبَيْ لَكُمْ مِن مَسَكِنِهِ مِّ وَزَيْبَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ مَسَكِنِهِ مِن السَّبِيلِ وَكَاثُواْ مُسْبَصِرِينَ ﴿ وَقَنُرُوبَ وَفِرْعَوْبَ وَهَمْرَ أَلْشَيْطُنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَّهُمْ وَهَمْرَ أَلْمَيْنَتِ فَاسْتَكْبُرُوا فِي الْمَيْنَتِ فَاسْتَكْبُرُوا فِي الْمَيْنَتِ فَاسْتَكْبُرُوا فِي الْمُرْضِ وَمَا كَانُوا سَيفِينَ ﴿ اللَّهِينَتِ فَاسْتَكْبُرُوا فِي الْمُرْضِ وَمَا كَانُوا سَيفِينَ ﴿ اللَّهُ الْمَالَى اللَّهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمَا كَانُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا كَانُوا اللَّهُ اللَّهُمُ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ مَنْ أَغَوْنًا وَمَا اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَى الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلَ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِل

وتاريخُ الرُّسُلِ - صلواتُ الله وسلامُه عليهم - مع المُكذَّبين المُحادِّين الله والرُّسُل يعلمُها الناسُ، وتعرفُها الأجيالُ الآخِرُ عن الأولِ، وهي من أكبر حُجَج الله تعالى على خلقه في تأييد الحقَّ وأهله، ومعرفة التوحيد والدعوة اليه، ونصر المُوحِّدين وحُسن عاقبَتهم، وفي إبطالِ الباطلِ والشُركِ، والتحذير منه، وعقوبات المُشركين المُعرضين.

وأما اللاعتبارُ بطبائع المخلُوقات، واستكشاف حكمها وصفتها، والتفكّر في بديع صنعها، فغايتُه وشمَرتُه توحيدُ الله - عزَّ وجل - وعبادتُه وطاعتُه، فأيتُنظرُدُ بالخلق هو العبُودُ بحقُ، قال الله تعالى: فالمُتفرِّدُ بالخلق هو العبُودُ بحقُ، قال الله تعالى: ( وَإِنَّ لَكُوفِ اللهُ نَعْلَى اللهُ تعالى: لَبَنَّا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّدرِينَ ) (النحل: ٢٦)، وقال تعالى: لَبُنَّا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّدرِينَ ) (النحل: ٢٦)، وقال تعالى: ( يُقِلُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَعَلى: ٤٤)، وقال -عزَّ وجل-: ( قُلِ انظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي ٱلْكِيتُ وَاللهُ رُعْنُ وَمِ لاَ يُؤْمِنُونَ )(يونس: وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنِي ٱلْكِيتُ وَاللهُ لُكُورِينَ ) (يونس:

111).

فالتفكّرُ في مخلُوقات الله عبادةٌ من المُسلم، والاعتبارُ بهذه المخلُوقات يَزيدُ المُسلمَ إيمانًا، ويَزيدُ المُسلمَ إيمانًا، ويَزيدُه رُسُوخًا في اليقين، قال الله تعالى: (إِنَّ فِي السَّرَاتِ وَالْأَرْضِ لَآئِتَ لِلْمُؤْمِنِينَ ) (الجاثية: ٣).

فالتفكَّرُ والاعتبارُ يُثبِّتُ المُرتابِ، ويُحيي القلوبَ، ويُحيي القلوبَ، ويُحيي القلوبَ، ويُنورُ البصائر، ويُقيمُ السُّلوكَ، والإعراضُ عن التفكَّر والاعتبار يُقسِّي القلبَ، ويُورثُ الغفلة، ويتُودُ إلى النَّدامة، ويُوقعُ في المعصية؛ فالغفلةُ بابُ من أبواب الشيطان.

عن أبي هُريرة -رضي الله عنه-، أن النبيّ - صلى الله عليه وسلم - قال في الإسراء: «فلما نزَلتُ إلى السماء الدنيا فنظرتُ أسفلَ مني، فإذا أنا بريح وأصوات ودُخان، فقلتُ: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذه شياطين يحرقُون على أعين بني آدم لا يتفكّروا في ملكوت السماوات والأرض، ولولا ذلك لرأوا العجَبّ (رواه أحمد).

قال الله تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ اتَقَوَّا إِذَا مَسَّهُمْ طَلَيْقُ مِنَ الشَّيْطَنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبِصِرُونَ اللهِ وَإِخْوَنَهُمْ مِنَ الشَّيْطِنِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُم مُّبِصِرُونَ اللهِ وَإِخْوَنَهُمْ عباد الله: حاسبُوا أنفسكم قبل أن تُحاسبُوا، ولينظر أحدُكم في عواقب الأمور، ونفاد الأجَل؛ فمَن كثر اعتبارُه قلَّ عَثَارُه، ومَن حدر المعاصي والآشام عاشَ في سيلام، ووُقَّق لحسن الخِتام، والسعيدُ مَن اتَعَظَ بغيرِه، والمغبُونُ مَن وُعِظَ به غيرُه.

ولقد ذمَّ الله تعالى مَن اتَّبَعوا الأهواءَ ولم يعتبرُوا، ولم يعتبرُوا، ولم يتعطُوا بما أتاهم من الأنباء، قال الله تعالى: (وَكَنَّبُوا وَاتَبْعُوا أَهْوَاءَهُمَّ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرُ () وَكَنَّبُوا وَاتَبْعُوا أَهْوَاءَهُمَّ وَكُلُّ أَمْرٍ مُسْتَقِرُ () وَكَنَّبُوا وَاتَّعَمر: ٣، وَلَقَدْ جَاءَهُم مِنَ ٱلْأَبْاءَ مَا فِيهِ مُزْدَجَرُ ) (القمر: ٣، ٤).

ألا إن لله -سبحانه وتعالى- سُننًا في الثوابِ والعقابِ؛ فمَن صادَمَ سُننَ الله سحَقَتْهِ واضمَحَلَ، والعقابِ؛ فمَن صادَمَ سُننَ الله سحَقَتْهِ واضمَحَلَ، وانحَطَّ وذَلَّ، قالِ الله تعالى: (سُنَّةَ اللهِ في الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا) خَلَوْا مِنْ قَبْدِيلًا وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبْدِيلًا) (الأحزاب: ٦٢).

وع الحديث: "أكثرُوا ذكرَ هاذم اللذَّات الموت". فَمَن ذَكَرَ المُوتَ ساءَ عملُه. ذكرَ الموتَ ساءَ عملُه. ومَن نسيَ الموتَ ساءَ عملُه. والحمد الله رب العالمين.



الحمد لله حمدًا لا ينفد، أفضل ما ينبغي أن يُحمد، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه ومن تعبّد، أما بعد

فقد كثر اللغط في الآونة الأخيرة حول مسألة حكم من مات على غير الإسلام، وهل يجوز الشهادة له بالنار أم لا، وهل يجوز الترخم عليه أم لا؟ وكذا هل يجوز القطع بالجنة لمن مات على الإسلام؟ وامتلأت صفحات التواصل الاجتماعي بالجدل العقيم كلما مات أحد من غير المسلمين، فأحببتُ أن أبين عقيدة أهل السنة والجماعة في الشهادة بالجنة أو النار لمن مات، وذلك على التفصيل الآتي

### الوقفة الأولى: الشهادة للأنبياء والرسل بأنهم في أعلى علين في الجنة:

قبل أن نشرع في الكلام عن المشهود لهم بالجنة والنارمن البشر لا بد أن نقرر حقيقة مهمة لا تخفى على كل ذي عقل من الناس أيًا كانت ديانته، ألا وهي أن الأنبياء والمرسلين أفضل خلق الله، وأن أفضلهم رسولنا محمد صلى الله عليه وسلم، وأنهم الآن تنعم أرواحهم في أعلى عليين في الجنة، وأجسادهم في قبورهم.

واعلم -أيها القارئ الكريم- أن عدد الأنبياء مائة وأربعة وعشرون ألف نبى، والرسل

### المستشار / أحمد السيد علي إبراهيم نائب رئيس قضايا الدولة

منهم ثلاثمائة وخمسة عشر، فعن أبى ذر رضى الله عنه قال: قلت: يا رسول الله، كم المرسلون؟ قال: «ثلاثمائة وبضعة عشر جمًا غفيرًا، وفي رواية: قال أبو ذر: قلت: يا رسول الله، كم وفاء عدد الأنبياء؟ قال: مائة ألف وأربعة وعشرون ألفًا، الرسل من ذلك ثلاثمائة وخمسة عشر جمًا غفيرًا» (رواه أحمد في مسنده، وصححه الألباني).

هذا العدد الكثير من الأنبياء نؤمن به إجمالًا، لكننا لا نعرف تفاصيل أخبارهم،

"

ولا نعرف من أسلمائهم إلا

عسددًا قبليلا

منهم، وهوما

ورد في المقرآن والسنة، والباقي

لم يقصصهم

الله علينا؛ قال تعالى: « وَرُسُلًا

كثر اللغط في الأونة الأخيرة حول مسألة حكم من مات على غير الإسلام، وهل يجوز الشهادة له بالنار أم لا، وهل يجوز الترخم عليه أم لا؟ وكذا هل يجوز القطع بالجنة لمن مات على الإسلام؟ وامتلأت صفحات التواصل الاجتماعي بالجدل العقيم كلما مات أحد من غير المسلمين.

"

التفصيل الآتي:
النوع الأول:
من ذكروا على
الخصوص،
والتفصيل
بذواتهم:
أولاً: من الرحال:

أولاً: من الرجال: أ - من أمنة الإسلام:

١- العشرة
 المشرون بالحنة:

العشرة المبشرون بالجنة، هم: ١- أبو بكر الصديق، ٢- عمر بن الخطاب، ٣- عثمان بنَ عفان، ٤- علي بن أبى طالب - وهؤلاء هم الخلفاء الأربعة - ٥- طلحة بن عبيد الله، ٦- الزبير بن العوام، ٧- سعد بن أبي وقاص، ٨- عبد الرحمن ابن عوف، ٩- أبو عبيدة عامر بن الحراح ١٠- سعيد بن زيد.

ويثور التساؤل هل هؤلاء العشرة فقط هم المشرون بالجنة؟

والجواب: لا، هناك آخرون مبشرون. إذًا، لماذا سُمّي هؤلاء العشرة المبشرون وهناك آخرون؟ نقول: لأنهم جمعوا في حديث واحد، والا فهنالك آخرون، منهم:

١١- عيد الله بن سلام رضي الله عنه.

١٢- الحسن، والحسين رضي الله عنهما.

١٣- حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه.

١٤- جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه.

١٥- ثابت بن قيس رضي الله عنه.

١٦- بلال بن رباح رضى الله عنه.

١٧ - زيد بن حارثة رضى الله عنه.

١٨- حاطب بن أبي بلتعة رضي الله عنه.

۱۹- عكاشة بن محصن رضي الله عنه.

٢٠ - سعد بن معاذ رضي الله عنه.

٢١- حارثة بن سراقة رضى الله عنه.

٢٢- حارثة بن النعمان رضي الله عنه.

عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُمْهُمْ عَلَيْكُ » (النساء: ١٦٤)، ورُسُلًا لِمْ نَقْصُمْهُمْ عَلَيْكُ » (النساء: ١٦٤)، وقال تعالى: «وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ » مَن قَصْصْ عَلَيْكُ » (غافر: ٧٨).

وهؤلاء الرسل والأنبياء الذين ذكرهم الله في القرآن خمسة وعشرون نبيًا، من ورد ذكره باسمه من الأنبياء في القرآن والسنة فهو في الجنة تفصيلاً، على وجه الخصوص، ومن لم يرد ذكره فهو في الجنة إجمالاً.

الوقفة الثانية: المشهود لهم بالجنة، والنار من سائر البشر:

بالبحث، ومراجعة ما أمكن مراجعته من آيات القرآن الكريم، وسنة النبي صلى الله عليه وسلم، أمكن تحديد سبعة وسبعين رجلاً وامرأة من المشهود لهم بالجنة والنار، تسعة وثلاثين شهد لهم بالجنة، وثمانية وثلاثين شهد لهم بالجنة، وثمانية وثلاثين شهد لهم بالنار، وذلك على التفصيل الآتي: المشهود لهم بالجنة:

أوحى الله إلى نبيه صلى إلله عليه وسلم بمكانة بعض الصالحين من أمّته، ومن الأمم السابقة في الجنة، فذكر النبي صلى الله عليه وسلم أشخاصًا بدواتهم، وأسمائهم، وأشخاصًا على العموم، وبتتبع ما أمكن تتبعه تبين أنهم تسعة وثلاثون شخصًا بدواتهم، وأكثر من ذلك على العموم، وذلك على

۲۳- عمرو بن الحمام رضى الله

> ۲۶-زید بن عمرو بن نفیل رضی

الله عنه.

عنه.

٢٥- أبو الدحداح رضي الله عنه.

٢٦- معاوية بن

أبى سفيان رضى الله عنه.

٧٧- رجل من الأنصار رضي الله عنه.

ب\_من الأمم السابقة:

١- ورقة بن نوفل.

٢- رجل من بني إسرائيل سقى كليًا.

ثانيًا: من النساء:

أ - من أمة الإسلام:

١- خديجة رضى الله عنها.

٧- عائشة بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها.

٣- فاطمة بنت محمد رضي الله عنها.

٤- الرميصاء بنت ملحان رضي الله عنها.

٥- أم حرام بنت ملحان رضي الله عنها.

٦- المرأة السوداء رضي الله عنها.

٧- المرأة التي كانت لا تؤذي جيرانها رضي الله عنها.

ب- من الأمم السابقة:

١- ٢- آسية بنت مزاحم امرأة فرعون، ومريم

٣- امرأة بغي من بنى إسرائيل سقت كليًا.

ابنة عمران.

النسوع الشاني: من ذكروا على العموم:

وما ذكرناه من أسماء ما تيسر

جمعه، وحصره، ولا يعنى هذا العدد أنه على سبيل الحصر، وإنما نقلت ما جاءت به النصوص الصحيحة الصريحة، وقد شهد النبي صلى الله عليه وسلم لخلائق بالجنة على سبيل العموم، منهم:

١- أهل بدررضي الله عنهم.

٢- أهل بيعُهُ الرضوان رضي الله عنهم.

٣- أول جيش يغزون البحر رضي الله عنهم.

٤- جميع الصحابة رضى الله عنهم.

ذهب بعض أهل العلم إلى أن جميع الصحابة من المهاحرين والأنصار في الجنة؛ حيث ان الله وعدهم كما قال: «وَالسَّنِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضي \_ اَللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدٌ لَهُمُ جَنَّاتٍ تَجَـٰرِي تَحْتَهُا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ (التوبة: ١٠٠).

وللحديث بقية إن شاء الله. والحمد لله رب العالمن.

# عزاء واجب إنا لله وإنا إليه راجعون

ذهب بعض أهل العلم إلى أن جميع الصحابة

من المهاجرين والأنصارية الجنة.

يتقدم مجلس إدارة جمعية أنصار السنة المحمدية بمصر ورئيسه العام وأسرة تحرير مجلة التوحيد لأسرة فضيلة الشيخ: حسن عبد الوهاب مرزوق البنا بخالص العزاء في وفاة الشيخ سائلين الله تعالى أن يتغمده بواسع رحمته وأن يبدله زوجا خيرا من زوجه وأهلا خيرا من أهله وأن يبدله بالحسنات إحسانا وبالسيئات عفوا منه وغفرانا

# جماعة أنصار السنة المحمدية

### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلفًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - في أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513