# الأزهر يدحض خطاب الكراهية لماكرون ضد الإسلام والمسلمين



# السلام عليكم

# حصاد الألسنة



يطلق كثير من الشباب بل والشيوخ ألسنتهم في اخوانهم، ويستطيلون في أعراضهم، تحت مسميات شتى

لأهداف كثيرة؛ كالغيرة على الدين، والدفاع عن السنة، وتصحيح العقيدة، وغيره. جاهلين وغافلين أن تلك الأهداف كان النبي صلى الله عليه وسلم أحرص الناس على تحقيقها والدعوة إليها، مع تُخُلُّقه برفيع الأدب ودماثة الخلق، ونبل المكارم، وحسن السياسة والتعليم، وانظروا إلى سلوكه النبيل مع الشاب الخارجي المنحرف الذي اتهم النبي عليه السلام في عدله

أبها الملكبون أكثر من الملك؛ تأملوا هذا الحديث الخطير، وتفكروا إلى أين ستذهب بكم ألسنتكم، قال النبي صلى الله عليه وسلم: «يا معشرَ من آمنَ بلسانه ولم يدخلُ الإيمانُ قلبَه ، لا تغتابوا المسلمين ، ولا تتّبعوا عوراتهم ، فإنه من اتّبعَ عوراتهم يتُبِعُ اللّٰه عورتُه ، ومن يتُبع الله عورتُه يفضحُه في بيته» (صحيح أبي داود : ٤٨٨٠) .

# التحرير

# بريد القراء



«برید القراء»، أول باب تفاعلی إعلامی منذ القرن الـ ۱۸

عزيزي قارئ مجلة التوحيد:

قبل أكثر من قرنين من الزمان كان باب التفاعل الوحيد بين الصحف وبين القراء، هو باب «بريد القراء».

وتطور الوضع الآن إلى رسائل إلكترونية ترسل إلى مواقع الصحف الإلكترونية للتعقيب على المقالات والأخبار مباشرة، بالإضافة إلى البريد العادي.

وتفعيلاً للتواصل بين مجلة التوحيد والقراء الكرام، فإنه تتاح نافذة «بريد القراء»، في مجلة التوحيد، فيرجى لن يرغب بالمشاركة الالتزام بالأصول الصحافية بعدم التعدي أو اتهام أشخاص بلا دليل، وينبغي أن تكون الرسالة ما بين ٢٠٠ و ٥٠٠ كلمة بحد أقصى، وسيتم إهمال الرسائل التي تأتي بلا توقيع أو تحتوي على لغة بذيئة لا تصلح للنشر. والله الموفق.

# فَاعْلُمَأُنَّهُ لَا الْهَالِاللَّهِ الْأَاللَّهِ

رئيس مجلس الإدارة

أ. د. عبد الله شاكر الحنيدي

المشرف العام

د. عبد العظيم بدوي

مستشار التحرير

جـمـال سـعـد حـاتـم

نائب المشرف العام

د. مرزوق محمد مرزوق

اللجنة العلمية

د. جمال عبد الرحمن معاوية محمد هيكل

د. محمد عبد العزيز السيد

### الاشتراك السنوي

١- في الداخل ١٠٠ جنيه توضع في حساب المجلة رقم/١٩١٥٩ ببنك فيصل الإسلامي مع إرسال قسيمة الإيداع على فاكس المجلة رقم/ ٢٢٣٩٣٠٦٦٢ ٢- في الخارج ٤٠ دولاراً أو ٢٠٠ ريال سعودي أو مايعادلهما

ثمن الكرتونة للأفراد والهيئات والمؤسسات داخل مصر ٣٠٠ دولار خارج مصر شاملة سعر الشحن.



صاحبة الامتياز جمعية أنصار السنة المحمدية

رئيس التحرير: مصطفى خليل أبو المعاطي

رئيس التحرير التنفيذي: حسمن عطا القراط

مديرالتحرير

إبراهيم رفعت أبو موته

الإخراج الصحفي:

أحمد رجب محمد

#### ثمن النسخة

مصر ٥٠٠ قرش ، السعودية ٢ ريالات ، الإمارات ٦ دراهم ، الكويت ٥٠٠ فلس، المغرب دولار أمريكي ، الأردن ٥٠٠ فلس، قطر٦ ريالات ، عمان نصف ريال عماني ، أمريكا دولاران ، أوروبا ٢ يورو

#### إدارة التحرير

۸ شارع قولة عابدين. القاهرة ت:۲۹۹۳۱۵۱۷ ـ فاكس ۲۳۹۳۰۵۱۷

البريد الإلكتروني

MGTAWHEED@HOTMAIL.COM



ياب التفسيد .....

| باب المسير                         |
|------------------------------------|
| قانون المعرفة الإسلامي             |
| الأمثال في القرآن                  |
| باب السنة                          |
| فقه المرأة في النكاح               |
| معركة صفين (٢)                     |
| تتجارى بهم الأهواء                 |
| الوالدان بين الحقوق والعقوق        |
| واحة التوحيد                       |
| دراسات شرعية                       |
| الاعتبار سبيل الاستبصار            |
| وليمة العرس ومسكن الزوجية          |
| تعذير الداعية من القصص الواهية     |
| قرائن اللغة والنقل والعقل          |
| الأمل هو الحياة                    |
| صلاة الجنازة                       |
| اللطائف الخفية في الأقدار الربانية |
| مقالات في معانى القرآن             |



# انحراف البشرية عن التوحيد وأسبابه

الرئيس العام 🚵 د. عبد الله شاكر



الحمد لله الواحد الأحد، الفرد الصمد، الذي لم يلد ولم يكن له كفوًا حد، والصلاة والسلام على من أرسله الله بالهدى ودين الحق إلى يوم الدين، وبعدً؛ فقد بينتُ في اللقاء السابق أن التوحيد هو الأصل في البشرية، وأقمت الأدلة والتاريخ، ولكن هذا لم يدم طويلاً، حيث وقع الشرك في الناس بعد فترة زمنية يسيرة قرون

كما جاء عن ابن عباس رضىي الله عنهما قوله: «كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على شريعة من الحق، فلما اختلفوا بعث الله النبيين والمرسلين، وأنزل كتابه، فكانوا أمة واحدة». (أخرجه الحاكم في المستدرك ٢/٢٤٤). وقال عقبه: «هذا حديث صحيح على شيرط البخاري ولم يخرجاه»، ووافقه الذهبي. وقد ذكرالبخاري في صحيحه أن سبب وقوع الشرك في قوم نوح هو الغلو في الصالحين، وقد ذكر عن ابن عباس رضى الله عنهما

أنه قال: «صَارَت الأَوْثَانُ اللَّتِي كَانُتْ فِي قَـوْم نُـوح فِي الْعَرَبِ بَعْدُ، أَمَّا وَدُّ فَكَانَتُ لكُلْبُ بِدُوْمَةَ الْجَنْدُلُ، وَأَمَّا سُعُواعٌ كَانَتْ لَهُذَيْلُ، وَأَمَّا يَغُوثُ فَكَانَتْ لُـرَاد، ثُمَّ لبَني غُطَيْف بِالْجَوْف، عنْدُ سَنَا، وَأَمَّا بِغُوقَ فَكَانَتُ لْهُمْدَانَ، وَأُمَّا نُسُرٌ فَكَانُتُ لحمه ير لآل ذي الكلاء، أَسْمَاءُ رَجِالُ صَالِحِينُ مِنْ قَوْم نُوح، فلمَّا هَلكُوا أُوْحَى الشَّيْطَانُ إلْى قوْمهم، أن انصبُوا إلى مَجَالسهمُ الْتي كَانُوا يَجُلسُونَ أَنْصَابًا وَسَمُّوهَا بِأُسُّمَاتِهِمْ، فَفَعَلُوا، فَلَمْ تَعْبَدُ، حَتَّى إِذَا هَلَكَ

أُولَئكَ وَتَنَسَّخَ العلْمُ عُبِدَتْ». (الْبَخاري: ٤٩٢٠).

ويلاحظ أن ابن عباس رضي الله عنهما بين السبب في وقوع الشرك في قوم نوح، وأنه هو الغلو، وهو يفسر أيضًا معنى قول الله تعالى: «وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ وَ اللَّهَ مَكُورٌ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوبَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴿٣﴾ وَقَدُ أَضَلُواْ كَثِيرًا وَلَا نَزدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا صَلَالًا» (نوح:۲۳، ۲٤)، وقد ذكر ابن جرير في تفسيره عن محمد بن قيس أنه قال: «كانوا قومًا صالحين من بني آدم وكان لهم أتباع يقتدون بهم، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم؛ لو صورناهم كان أشبوق لنا إلى العبادة إذا ذكرناهم فصوروهم، فلما ماتوا وجاء آخـرون دبُّ إليهم إبليس فقال: إنما كانوا يعبدونهم، وبهم يُسقون المطر فعبدوهم». (تفسير ابن جرير ۲۲/۲۹).

وهذا القول يوضح أن الذين فعلوا ذلك لم يعبدوهم، وإنما أرادوا فقط أن يتذكروا بهم عبادة الله تعالى ففعلوا فيهم لهذا السبب، ولما بعد العهد بعدهم عُبِدَتْ هذه الأصنام. «وقصية الصالحين كانت مبتدأ عبادة قوم نوح هذه الأصينام، ثم تبعهم مَن بعدهم على ذلك». (فتح الله المارى: ١٦٩/٨).

وقد عقد الشيخ محمد عبد الوهاب رحمه الله بابًا في كتاب التوحيد قال فيه:

«باب ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين»، وقال في مسائل هذا الباب: «معرفة أول شرك حدث في الأرض، كان بشبهة الصالحين». (انظر: القول المفيد على كتاب التوحيد (٣١٧).

وقال الدكتور محمد خليل هراس، رحمه الله: «إن عبادة الأصنام كانت هي النتيجة الحتمية للغلو في تعظيم قبور الصالحين والعكوف عليها، وأدركنا السر العظيم في الإسلام عن اتخاذ الشرج عليها ونهيه عن رفعها الشرج عليها ونهيه عن رفعها غير ذلك مما قصد به سد الذريعة وحسم دابر الفتنة.

وله ذا نهى الله تبارك وتعالى في المدين، قال تعالى:

«يَنَاهُلُ الْحِتْنِ لَا تَعْالَى:

«يَنَاهُلُ الْحَتْنِ لَا تَغْلُواْ عَلَ اللهِ وَلَا تَعْالَى:

في دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَكَلِمْتُهُ،

أَبُنُ مُرْبُمُ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمْتُهُ،

أَلْتُنَاهُمُ إِلَى مُرْبُمُ وَرُوحٌ مِنْهُ مِنْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَكَلِمْتُهُ،

(المنساء:١٧١)، وفي هذه المنه الله هو سبب هلاك الله هو سبب هلاك اللهم السابقة.

قال ابن كثير رحمه الله:
«ينهى تعالى أهل الكتاب عن
الغلو والإطراء، وهذا كثير
في النصارى، فإنهم تجاوزوا
الحد في عيسى، حتى رفعوه
فوق المنزلة التي أعطاه الله
إياها، فنقلوه من حيز النبوة

إلى أن اتخذوه إلهًا من دون الله يعبدونه كما يعبدونه، بل قد غلوا في أتباعه وأشياعه، ممن زعم أنه على دينه، فادعوا فيهم العصمة واتبعوهم في كل ما قالوه، سواء كان حقًا أو باطلاً، أو ضلالاً أو رشادًا أو صحيحًا أو كذبًا». (تفسير ابن كثير ١٠٩٨).

وقال القاسمي رحمه الله:
«يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينكم، أي: بالإفراط في رفع شان عيسى عليه السلام وادعاء ألوهيته، فإنه تجاوز فوق المنزلة التي أوتيها وهي الرسالة، واستفيد حرمة الغلو في الدين». (تفسير القاسمي ١٧٦٣/٥).

ومظاهر الغلوبي عيسي عليه السلام عند النصاري تقع في صور، وقد ذكرها القرآن الكريم منها ما جاء في قوله تعالى: « لَقَدُ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَهُ وَقَالَ ٱلْمُسِيحُ يَكِبَى إِسْرَاءِ مِلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ، مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنْصَار » (المائدة:٧٢)، ومن مظاهر غلوهم أيضًا قولهم بأن المسيح ابن الله، وقد ذكر الله ذلك عنهم، فقال: « وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُنَيْرٌ ٱبْنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَ رَى ٱلْمَسِيحُ أَبِنُ ٱللَّهِ ذَالِكَ قُولُهُم بِأَفُوكُهِمٍ مِأَفُوكُهِمٍ يُضَهُونِ قُولَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ مِن قُبُلُ قَالَا هُمُ اللَّهُ أَنَّكُ اللَّهُ أَنَّكُ يُؤْفَكُونَ » (التوبة:٣٠)، وقد رد الله باطلهم وقرر

الحق في عيسى عليه السلام، فقال: « لِّن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يِلَّهِ وَلَا ٱلْمَلَيِّكُةُ ٱلْمُقُرِّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ، وَيَسْتَكْبَرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ جَمِيعًا » (النسياء:١٧٢)، كما ذكري آية أخرى أنه رسىول كغيره من الرسيل ويتصف بالصفات البشرية، قال تعالى: «مَّا ٱلْمَسِيخُ ٱبْنُ مَرْيَدَ إِلَّا ۗ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْسِلِهِ أَلْرُسُلُ وَأُمُّهُۥ صِيدِيقَ ۗ أَ كَأَنَا يَأْكُلُانَ ٱلطَّعَامُّ ٱنظُرُ كَيْفَ بُرِينَ لَهُمُ ٱلْأَيْتِ ثُمَّ انظر أنَّ يُؤْفَكُونَ» (المائدة:٧٥)، كما وقعت صور أخرى من الغلو عند اليهود والنصاري أدت إلى وقوعهم في الشرك، ومنها اتخاذ قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد، كما في الصحيحين عن عائشة وعبد الله بن عباس رضى الله عنهما قالا: «لما نُزُل برسول الله صلى الله عليه وسلم طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم بها كشفها عن وجهه، فقال وهو كذلك: لعنة الله على اليهود والنصباري، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، يحذر مما صنعوا. (البخاري: ٤٣٦، ومسلم: ٥٣١).

ويلاحظ أن النبي صلى الله عليه وسلم لعنهما بسبب هذا الفعل، وهذا يبين إثمه وخطورته، وأراد صلى الله عليه وسلم تحذير أمته من سلوك هذا الفعل، ولذلك قال ابن حجر رحمه الله: «وكأنه صلى الله عليه وسلم والله عليه وسلم والله عليه وسلم والله عليه وسلم

علم أنه مرتحل من ذلك المرض، فخاف أن يُعظُم قبره كما فعل من مضى، فلعن اليهود والنصارى، إشارة إلى ذم من يفعل ذلك». (فتح الباري ٥٣٢/١).

وفي الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله صلى الله عليه وسلم كنيسة رأتها عليه وسلم كنيسة يقال لها مارية، فذكرت له ما رأت من الصور، فقال رسول الله صلى مات فيهم العبد الصالح أو الرجل الصالح بنوا على قبره مسجدًا، وصوروا فيه الخلق عند الله». (البخاري: الخلق عند الله». (البخاري: الخلق عند الله». (البخاري: ١٤٤)، ومسلم: ٥٢٨).

وقد ترجم النووي رحمه الله لهذه الأحاديث بقوله: «باب النهي عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها والنهى عن اتخاذ القبور مساجد»، ثم قال: «أحاديث الساب ظاهرة الدلالة فيما ترجمنا له». (شيرح النووي على مسلم ٩/٥، وفي قوله صلى الله عليه وسلم: «أولئك شرار الخلق عند الله». ما يدل على تحريم بناء المساجد على القبور وصناعة الصور والتماثيل؛ لأن هذا وسيلة إلى الوقوع في الشرك، وقد وقعت فيه النصاري بالفعل، ولذلك حذر علماء المسلمين من هذا الغلو حتى لا تقع هذه الأمة فيما وقعت فيه

الأمم السابقة.

قال الفخر الرازي في تفسير قول الله تعالى: « وَنَعُنُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمُ » (يونس:١٨): «أنهم وضعوا هذه الأصنام والأوثان على صور أنسيائهم وأكابرهم، وزعموا أنهم اشتغلوا بعبادة هذه التماثيل، فإن أولئك الأكابر بكونون شفعاء لهم عند الله تعالى، ونظيره في هذا الزمان اشتغال كثيرمن الخلق بتعظيم قبور الأكابر على اعتقاد أنهم إذا عظموا قبورهم فإنهم يكونون شبفعاء لهم عند الله». (تفسير الرازي: ٣١٠/٨

ولما ذكر الحافظ ابن كثير غلو البعض في السيدة نفيسة بنت الحسين بن زيد رضي الله عنها وعن آل البيت، قال: «والذي ينبغي أن يُعتقدَ فيها ما يليق بمثلها من النساء الصالحات، وأصل عبادة الأصنام من المغالاة في القبور وأصحابها، وقد أمر النبى صلى الله عليه وسلم بتسوية القبور وطمسها، والمغالاة في البشر حرام». (البداية والنهاية ٢٧٤/١٠). قال الشيخ حامد الفقي رحمه الله: «وكل ما عُبدَ من دون اللُّه، من قبر أو مشهد أو صنم، فالأصل في عبادته هو الغلو، كما لا يخفي على ذوي الأبصار». (انظر تعليقه على فتح المجيد ص٣٧١). وللحديث صلة باذن الله.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله،

فقد سبق الحديث عن تحريم السخرية من الناس، ونكمل إن شاء الله تعالى تفسير الآية الحادية عشرة من السورة، فنقول وبالله تعالى التوفيق:

تحريمُ اللمْزِ:

«وَلاَّ تَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ» هَـذَا هُوَ النَّهْيُ الثَّاني، يَنْهَى عَنِ الأَفَةِ الثَّانِيَةِ، وَهِيَ اللَّمْزِ. وَاللَّمْزُ هُوَ عَيْبُ الغَيْرِ، بِالْيَدِ، بِاللَّسَانِ، بِالْعَيْنِ، بِالْإِشَارَةِ، بِالكَلْمَة الْخَفْيَّة، وَيَكُونُ فِي حُضُور اللَّمُوزَ. وَالهَمْزُ: هُوَ عَيْبُ الغَيْرِ بِالْلَسَانِ فِي غَيَابِهِ.

وَقَـدْ نَهَـى الله سُبْحَانَـهُ نَبِيَّهُ صَلَـى اللَّه عليه وسلم عَنْ طَاعَة مَنْ هَذه صَفَتُهُ، فَقَالَ تَعَالَى: « وَلَا تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَّهِينِ اللهِ هَمَّاذِ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ » (القلم: ١٠- ١١).

وَتَوَعَّدَ اللهِ الهُمَزَةَ اللَّمَزَةَ بَالوَيْلِ، وَهُوَ وَادي ﴿ جَهَنَّـمُ تَسْتَغِيثُ جَهَنَّمُ مِنْ حَـرِّهِ، فَقَالَ تَعَالُي: «وَنَلُّ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ لَمُزَةٍ » (الهمزة: ١).

وَكُمَا أَنَّ السُّخْرِيَةُ مِنَ المُؤْمِنِينَ وَالاسْتَهْزَاءَ بهمْ عَمَلٌ مِنْ أَعْمَالِ الكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ، فَكُذَلكَ الْهُمْزُ وَاللَّمْزُ أَيْضًا.

يَقُولُ تَعَالَى عِن الْمُنَافِقِينَ: « وَمِنْهُم مَّن كُلِمزُكَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ فَإِنَّ أَعُظُوا مِنْهَا رَضُّواْ وَإِن لَّمْ يُعْطَوْاْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخُطُونَ » (التوبة: ٥٨). وَقُالُ تُعَالَى: « ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِّعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِي ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُرّ فَيسَخُرُونَ مِنْهُمُ سَخِرَ اللَّهُ مِنْهُمْ وَلَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ » (التوبة:

وَيَقُولُ اللَّه تَعَالَى عَن الكَافرينَ: « وَلَا نُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينِ (القلم: ١٠ هَمَّازِ مَشَّاءً بِنَمِيمِ» (القلم: ١٠-

فَاللَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَنْهَى الْمُؤْمنِينَ عَنْ سُخْرِيَة بَعْضهمْ منْ بَعْض، وَاسْتَهْزَاء بَعْضهمْ بِيَعْضِ، كُمَا يَنُهَاهُمْ عَنِ الْهَمْزِ وَاللَّمْنِ، لَيْسَ فَقَطُ لَما تُجْلِبُ لَهُ هَده الآفَاتُ مِنَ العَدَاوَة وَالْبَغْضَاء، وَإِنَّمَا -أَيْضًا- لأَنَّ هَـذُهُ الآفَات منْ



اعداد کی د. عبدالعظیم بدوي

قال الله تعالى: « يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْمِ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُنَّ خَيْرًا مِّنْهُنَّ وَلَا نُلْمِزُوٓا أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابَزُوا بِٱلْأَلْقَابِ بِئْسَ ٱلِاسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانَ وَمَن لَّمَ يَتُبُ فَأُوْلَكِيكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ » (الحجرات: ۱۱).

أَعْمَالُ الكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ، وَلاَ نَحُوزُ التَّشَيُّهُ لَهِمْ، لقَوْله صلى الله عليه وسلم: «مَـنْ تَشَـَّهُ بِقَـوْم فَهُوَ منْهُمْ» (صحیح سنن أبي

وَإِذَا كَانَ اللَّمْزُ هُوَ عَيْبَ الْغَيْرِ، فَكَيْفَ قَالَ تَعَالَى: «وَلاَ تَلْمزُوا أَنفُسَكُمْ »؟ ذَكَرَ العُلَمَاءُ لذَ لكَ علَتُن:

داود:۱۰۶).

الْأُولَى، أَنَّ الرَّجُلَ إِذَا لَلْزَ غَيْرَهُ تُسَبِّبِ فِي لِمُ نَفْسه، فَكَأَنَّـهُ ابْتَدَاءً قُدْ لَلَّـنَ نَفْسَهُ، كُمَا قَالُ تَعَالَى: «وَلَا نَقَالُواْ أَنفُكُمُ » (النساء: ٢٩). وَهَذَا نَهْ يُ عَنْ أَنْ يَقْتُ لَ الْمُؤْمِنُ وِنَ بَعْضُهُ مْ بَعْضًا، وَقَدْ كَتَبُ الله أُنَّ الْقَاتِلَ يُقْتَلُ، فَكَأَنَّ مَنْ قَتَلَ غَيْرَهُ قَـدُ قَتَـلَ نَفْسَـهُ، لأَنَّهُ تَسَيَّبُ فَ قُتْلُهَا.

وَمِنْ ذَلَكَ قُلُولُ النَّبِيِّ صلى اللُّه عليُـه وسلـم: «منَّ الكَبَائِر شُتْمُ الرَّحُل وَالدَّبْهِ ». قَالُوا بَا رَسُولَ اللّٰهُ لَا هَلَّ يَشْتُمُ الرَّجُلُ وَالدَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ. يَسُبُّ أَبَا الرُّحُلُ فَيَسُبُّ أَبَاهُ، وَيَسُبُّ أُمَّـهُ فَيُسُبُّ أُمَّـهُ»). (صحيح البخاري ٥٩٧٣ )

وَالعِلَّةُ الثَّانيَةُ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: «وَلاَ تُلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ»، أَنَّ الْمُؤْمِنِينَ كُلُّهُمْ كَالرَّجُلِ الوَاحِدُ، فَإِذَا لَلَّـزَ مُوَّمِنٌ مُوَّمِنًا فَكَأَنَّمَا لَّزُ نَفْسَهُ.

تُحْرِيمُ التَّنَابُزِ بِالْأَلْقَابِ: وَلاَ تَنَاسَزُوا بِالأَلْقِيابِ» هَذَا هُ وَ النَّهْيُ عَنَ الآفَ لا الثَّالثَة،

وَهِيَ التَّنَائِزُ بِالأَلْقَابِ، وَمَعْنَاهُ: أَنْ بُنَادِيَ الرَّحُلُ أَخَاهُ بِمَا يَكْرَهُ مِنَ الْأَسْمَاءِ وَالكُنِّي وَالْأَلْقَابُ، وَمِنْ حَقِّ الْمُؤْمِنِ أَنْ يُنَادَى بِأُحَبُّ الأُسْمَاءِ إِلَّيْهِ، فَادَا كَانَ لُؤْمِن اسْمَانَ أُوْ كُنْيَتَانَ أَوْ لَقَبَانً، فَلاَ يَجُوزُ أَنْ يُتَادَى بِمَا يَكْرُهُهُ مِنْ ذَلكَ، وَيَجِبُ أَنَّ يُنَادَى بِأَحَلِّهُمَا

وَلَّا نَهَى رَبُّنَا سُبْحَانَـهُ عَنْ هَـنه الآفات الثَّـلاَث قَـالَ تَعَالَٰي: «بِئْسُ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإيمَّانِ»، يَعْنى أَنَّ الْعَمَلَ بمَا نَهَى اللَّهُ عَنْـهُ فُسُوقٌ، أَيْ خُرُوجٌ عَنْ طَاعَة الله إلَى مَعْصِيَتِهِ، وَبِئْسِي لُلرَّجُلُ أَنْ يُسَمُّ عَي فُاسِقًا بَعْدُ إِيمَانُه، «وَمَن لَّمْ يَتَّبْ» بَعْدَ النَّهُيَ «فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالُونَ» أَنْفُسَهُ م، بتَعْريضهَا للْعُقُوبَة الْمُسْتَحَقَّـةُ بِانْتَهَاكُهِم حُرُمَاتُ المُسْلمينَ.

المُتَكَبِّرُهُ وَالَّذِي يَسْخَرُمنَ النَّاسِ وَيَحْتَقِرُهُمْ: عَنْ عَبْد اللّٰه بْن مَسْعُود رضي

الله عنهُ عَن النَّبِيِّ صلَّى الله

عليه وسلم قُالَ: «لا يَدْخُلُ الحَنَّةَ مَنْ كَانَ فِ قُلْيهِ مِثْقَالُ ذَرَّة مِنْ كَبْرِي. قَالَ رَجُلُ: إِنَّ الرَّجُلَ يُحبُّ أَنْ يَكُونَ ثُوبُكُ

حَسَنًا، وَنُعْلُهُ حَسَنَهُ. قَالَ: «إِنَّ الله جَمِيلُ يُحبُّ الْجَمَالُ، الكُنرُ بَطَرُ الحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ» (صحيح مسلم: ٩١). إِنَّ الْسُّخْرِيلَةَ مِنَ التَّاسِي، والاستهزاء بهم، وازدراءهُم، واحْتَقَارَهُمْ، إِنَّمَا يَكُونُ مِنَ الْمُتَكَثِّرِينَ، فَالْمُتُكَبِّرُ يَنْظُرُ إِلَّي نَفْس لَهُ بِعَيْنِ الكَمَالِ، وَيَنْظُرُ الَّهُ غُنْرهُ بِعُنْ النَّقْصِي وَالْأَزْدِرَاءِ، قُلاَ يُرَى ذَلكَ الغَيْرَ أَهْلاً لاحْترامه وتَقْديره، وَالنَّـزُولِ عَلَـي رَأيـه إِذَا أَشَـارَ عَلَيْهِ، فُهُوَ يَهْزَأُ بِهُ، وَيَسْخَرُ منْهُ، وَيَحْتَقَرُّهُ، وَكَفَى الْمُسْتَهُ زِئَ إِثْمًا أَنْ يَسْخَرَ مِنَ اللُوْمنينَ وَيَحْتَقرَهُمْ، فَقَدُ قَالُ النَّبِيُّ صلَّى الله عليه وسلم: «بحسب امْرِئ منَ الشَّرِّأَنْ يَحْقرَأَخَاهُ الْمُسْلَمَ» (صحيح مسلم: ٢٥٦٤)؛ ذَلكَ أَنَّ احْتَقَارَهُ الْمُسْلِمَ إِنَّمَا يَنْشَأُ عَنْ كَبْرِ فِي صَـدُره، وَقَدْ قَالَ صلى الله عليه وسلم: «لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مثْقَالُ ذَرَّة منْ كِبْر».

وُقَـدُ نَهَـيُ اللهُ تَعًالَـي عبَادَهُ المُوْمِنِينَ عَنْ الكبريةِ آيات كَثيرُةِ، كَمَا نَهَىٰ عَنَّـهُ النَّبِيُّ صُلَى الله عليه وسلم يَ أَحَادِيثُ كُثِيرَة.

فَمِنَ الآيات قُولُهُ تَعَالَى: «وَلَا



تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعاً إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ الْأَرْضِ مَرَعاً إِنَّكَ لَن تَغْرِقَ الْأَرْضَ وَلَن بَلُغُ الْخِيالُ طُولًا » (الإسراء: ٣٧)، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: « وَلَا تَصَعِرْ خَدَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَعاً إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلُّ مُخْنَالٍ فَخُورٍ » (لقمان: ١٨).

وَقَـدُ أَمَرَ الله تَعَالَى نَبِيّهُ صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم بالتَّوَاضُع للمُوْمنينَ، فَقَـالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الحجر: ٨٨)، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِينِ تَعَالَى: ﴿ وَلُخْفِضْ جَنَاحَكَ لِينِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الشعراء: البَّعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الشعراء: ٧١٥).

تُوَاضُعُ النَّبِيْ صلى الله عليه وسلم وَلَذَا كَانَ صلى الله عليه وسلم قَمَّةَ هَ قَانَت الله عليه وسلم قَمَّةً هَ يَدُه صلى كَانْت الأَهُ مَليه وسلم فَتَخْلُو بِه هِ فَالله عليه وسلم فَتَخْلُو بِه هِ خَاجَة لَهَا، فَمَا يَنْصَرفُ حَتَّى يَقْضَي حَاجَة لَهَا، فَمَا يَنْصَرفُ حَتَّى يَقْضَي حَاجَتَها» (صحيح يَقْضَي حَاجَتَها» (صحيح للبخاري: ٢٠٧٢).

وَكَانَ دَائمًا يَقُولُ: «إِنَّمَا أَنَّ اعْبُدُ اللهِ أَنْمَا وَرُسُولُهُ وَقُولُوا عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ» (صحيح البخاري: وَرَسُولُهُ»).

وَكَانَ مَنْ تَوَاضُعِهِ يَكْرَهُ أَنْ يَقُومَ لَهُ أَصْحَابُهُ إِذَا دَخَلَ عَقُومَ لَهُ أَصْحَابُهُ إِذَا دَخَلَ عَلَيْهِمْ. عَنْ أَنَس رضي الله عنه قَالَ: «لَمْ يَكُنْ شَخْصٌ أَحَبُ إِلَيْهِمْ مِنْ رَسُولِ الله صلى الله عليه وسلم، وَكَانُوا إِذَا رَأَوْهُ لَمْ يَقُومُوا، لِنَا يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَتِهِ لِلْذَلِكَ، (صحيح الترمذي:

.(YVOE

وَقَدُّ وَصَفَ اللَّهُ أَوْلِيَاءَهُ اللَّهُ الْوَلِيَاءَهُ اللَّهُ الْوَلِيَاءَهُ اللَّهُ الْوَقْدِينَ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ » (المائدة: ٥٤).

مَنْ عُقُوبَاتِ الْأَتُكُبِّرِينَ: وَبَيَّنَ سُبْحَانَهُ أَنَّ الْكَبْرَ سَبَبُ منَ الأُسْبَابِ الْتَي تُحْرِمُ الْعَبْدَ التَّوَفِيقَ للْحَقِّ، فَقَالَ تَعَالَى: « أَفَاكَمَ يَسُرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُنُم قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِمَآ أَوْ عَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا ۚ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَارُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُودِ» (الحج: ٤٦)، كُمَا أَنَّ الكِيْرَمِنْ أَسْيَابٍ عَمَى القُلْبِ، قَالُ تُعالَى: «كَنَالِكَ يَطْبُعُ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارِ» (غافر:٣٥)، وَقَالُ تَعَالَى: « سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكُبُّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَوُا كُلَّ ءَايَةٍ لَّا نُؤْمِنُوا بِهَا وَإِن بَرُواْ سَيلَ ٱلرُّشَدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَكِيلًا وَإِن يَكَرُواْ سَكِيلَ ٱلْغَي يَتَّخِذُوهُ سَكِيلاً ذَالِكَ بِأُنَّهُمْ كُذَّبُوا بِعَايِنتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا

غَنِوْلِنَ » (الأعراف:١٤٦). أَمَّا الأُحَادِيثُ عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم في النَّهْي عَن

الكِبْرِ فَكَثِيرَةُ:

عَنْ اَبْنِ غُمَرَ رضي الله عنهم أَنَّ رَسُولَ الله على الله عليه وسلم قَالَ: «لاَ يَنْظُرُ الله على الله عليه وسلم قَالَ: «لاَ يَنْظُرُ الله (صحيح البخاري: ٥٧٨٣). وعَنْ أبي هُرَيْرة رضي الله عنه عَن النّبِيّ صلى الله عليه وسلم قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشَى فِي حُلَّة، تُعْجِبُهُ نَفْسُهُ مُرَجَّلٌ جُمَّتُهُ، إذ خَسَفَ مُرَجَّلٌ جُمَّتُهُ، إذ خَسَفَ مُرَجَّلٌ بِه، فَهُو يَتَجَلَّلُ إلَى يَوْم

وَعَنْ أَبِي سَعِيد الخُدْرِيِّ وَأَبِي هَوْ أَبِي هَوْ الله عنهما قَالًا: قَالَ رَسُولُ الله عليه قَالَ رَسُولُ الله عليه وسلم: «العنْ إزَارُهُ، وَالكَبْرِيَاءُ رِدَاؤُهُ، فَمَنْ يُنَازِعُنِي عَذَّبْتُهُ» (صحيح مسلم: ٢٦٢٠).

القيامة» (صحيح البخاري:

وللحديث بقية إن شاء الله، والحمد لله رب العالمين.





# مدونات الفقهاء في الاقتصاد

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسـول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

نتناول في هذا المقال بعض مؤلفات أعلام الإسلام في الاقتصاد، فنقول وبالله التوفيق:

#### أولا : كتاب الكسب لمحمد بن الحسن الشيباني:

«الاكتسساب في السرزق المستطاب» ويعرف أيضًا باسم «الكسب»، لمحمد بن الحسسن الشيباني المولود عام ١٣٢ هـ والمتوفى ١٨٩هـ، وهو فقيه ومحدث وهو أحد كبار أصحاب أبي حنيفة النعمان. وقد تكلم في هذا الكتاب عن الاكتساب وهو تحصيل المال بما يحل من

## اعداد کی د. أیمن خلیل

الأسباب، فتناول كسب المسلم بكل أنواعه وشتى طرقه وجعل أصل المكاسب أربعة: الإجارة والتجارة والزراعة والصناعة وبين أنها مباحة عند جماهير الفقهاء ورد على قول من يرون أن الزراعة مذمومة (الكسب: أبو عبد الله محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني (ت ۱۸۹هـ)، مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م، ص ١٤١٧). وبسط الكلام في طلب العلم والمكاسب وما يحل وما يحرم من المكاسب، وما يتركه

الإنسان من باب الورع، ورد على الصوفية لذين حرموا الكسب والعمل وأوجسوا التضرغ للعبادة (الكسب: محمد بن الحسن الشيباني، المرجع السابق، ص ٨٧ وما بعدها)، وهذا غرض رئيس لهذا الكتاب وهو أن يفند مزاعم هؤلاء العباد المتزهدة، وناقش مسألة هل الغنى الشاكر أفضل أم الفقير الصابر، كما تكلم عن أنواع المطاعم والملابس وما يحل منها وما لا يحل ورد على المتصوفة الذين يحرمون أنفسهم من تناول ما أباحه الله لهم من طعام وتجويع النفس وحرمانها بدعوى تهذيبها (الكسب: المرجع

السابق، ص ۱۹۰).

كما تكلم عن الإسسراف والتبذير والشح والبخل والتقتير، وتناول وهو يعرض لذلك حكم تزيين المساجد ونقشها (الكسب: محمد بن الحسن الشيباني، المرجع السابق، ص ٢٣٤ وما بعدها). وقد تناول الأحكام الفقهية لذلك على نحوينم عن معرفة عميقة بواقع عصره فضلا عن رسوخ علمي.

#### ثانيًا: كتاب الأموال لأبي عبيد القاسم بن سلام:

صنف أبو عبيد القاسم بن سلام بن مسکین بن زید الهروي البغدادي مولى الأزد، المولود بخراسان عام ١٥٤هـ والمتوفي سنة ٢٢٤هـ، وكان أبوه عبدًا من أبناء خراسان، وتعلم القاسم مع ابن سيده وفاق أقرانه حتى أصبح عالما موسوعيًا، ثم صار قاضيًا على طرطوس، وهذا هو الإسلام الذي حقق المساواة بين العرب والعجم وبين أبناء الأشراف وأبناء المولى فأبو عبيد كان أبوه عبدًا وكان حمالا وصارهو بالعلم إمامًا، بل وصار قاضيًا، كما كان أبو عبيد القاسم بن سلام من أئمة الفقه فهذا إسحاق بن راهویه یقول عن أبی عبید: «... الحق يحبّه الله، أبو عبيد أفقه مني وأعلم...». (انظر: شدرات الدهبية أخبار من ذهب: عبد الحي بن أحمد بن محمد ابن العماد العكري الحنبلي، أبو

الفلاح.

وكان شيخًا في القراءات فقد ذكره ابن زنجلة في حجة القراءات مع مشاهير القراء كما كان أبو عبيد القاسم بن سلام إمامًا في الحديث واللغة (فهو أول من صنف في غريب الحديث انظر: شيذرات الذهب ج٣، ص ١١١).

وقد بدأ أبو عبيد كتابه «الأمسوال» بساب صنوف الأموال التي يليها الأئمة للرعبة وأصولها في الكتاب والسنة . ليؤكد أن الحكام بقومون بالنبابة عن رعبتهم (شعوبهم) في صيانة الأموال الملوكة لهم جميعًا، فالمال ليس ملكًا للحاكم كما كان الحال في عهد القياصرة والأكاسيرة وإنما هذا المال مملوك للأمة بأسرها، والحاكم لم يعد مالكا لرعيته بل يعمل لديهم، وهدا الكلام وهدا الطرح لم يعرف قبل ذلك، ولذلك فأبو عبيد يضع الدستور الحاكم للعلاقة بين الحاكم والرعية وبيين المهمة المنوطة به بكل دقة، وما عليه أن يفعله لصالحهم (وهو أشبه بما عرف بعد ذلك بنظرية العقد الاجتماعي بين الحاكم والرعية).

كما تحدث أبو عبيد عن الفيء ووجوهه وسبله، ثم عرض للجزية وبين السنة في قبولها، وطرح إشكالية أجاب عنها وهي هل الجزية من الضيء أم لا ؟ وبين أنها تأخذ من عرب أهل الكتاب، كما تؤخذ من المجوس، ثم

عرض لسألة هامة وهي هل تجب الجزية على كل أحد، وبين صنوف الناس الذين تسقط عنهم الجزية من الرجال والنسباء، ثم بين كيف تجبى الحزية والخراج، وبين الواجب على العمال والحساة من الرفق بأهلها وعدم العنف عليهم فيها، ثم عرض لسألة دقيقة وهي أن المال والخنزير مال عند النصاري غير المسلمين فهل يجوزأن تؤخذ الجزية منهم من الخمر والخنزير؟

ثم عرض لحكم افتتاح الأرضين صلحًا وبين أحكامها وهل هي من الفيء أم أنها غنيمة، وخصص بابًا لوفاء المسلمين لأهل الصلح وعرض للشروط التي اشترطت على أهل الذمة حين صولحوا وأقروا على دينهم، وما يجب على المسلمين من ذلك، وما بكره من الزيادة عليهم، وطرح أسئلة فقهية عميقة وأجاب عنها في كتابه مثل: هل بحل للمسلمين شيء من مال أهل الذمة فوق ما صولحوا عليه؟ وهل أهل الصلح يتركون على ما كانوا عليه قبل الصلح من أمورهم ؟ وحكم من أسلم من أهل الصلح هل تكون أرضه، أرض خراج أم أرض عشر؟ بمعنى آخر هل حكم هذه الأرض يلحق بالجزية فتسقط بالإسلام أم لا .

ثم تكلم أبو عبيد عن الصلح والموادعة تكون بين المسلمين والمشركين إلى وقت، ثم

ينقضى ذلك الوقت، كيف ينبغى للمسلمين أن يصنعوا؟ ومخارج الضيء ومواضعه التي يصرف إليها، ويجعل فيها، والحكم في قسم الفيء، ومعرفة من له فيه حق ممن لاحق له، وحكم التسوية بين الناس في الفيء، وحكم أحكام الأرضين في إقطاعها، واحيائها، وحماها، ومياهها، وبين حكم الخمس في المعادن والركاز والمال المدفون ثم عرض في كتاب خاص أسماه «كتاب الصدقة وأحكامها وسننها» لكل ما يتعلق بالزكاة بكافة أنواعها: زكاة البهائم (الإبيل و البقر والغنم) وزكاة الذهب والورق، وزكاة التجارات والديون، وحكم زكاة الحلى وزكاة النزروع بكل أصنافها وما يجب فيه الزكاة من الخضر والفاكهة والحبوب وما لا يجب، ثم تحدث عن مصارف الزكاة الثمانية وفصل فيها القول باب إعطاء أهل الذمة من الصدقة، وما يجزي من ذلك وما لا بجزئ، وجعل آخر باب في كتابه بعنوان «باب إعطاء أهل الذمة من الصدقة وما يجزي من ذلك وما لايجزي»، وهذا الكتاب من أفضل الكتب في بابه، ويدل على سعة علم صاحبه ومدى تبحره في مختلف العلوم.

> ثالثًا: كتاب الأحكام السلطانية للماوردي:

أبو الحسن علي بن محمد بن مبيب البصري البغدادي، الشهير بالماوردي - نسبة إلى بيع ماء الورد،

حيث كان أبوه يبيع ماء الورد -، ولد بالبصرة ارتحل به أبوه إلى بغداد، وبها سمع الحديث، ثم لازم واستمع إلى أبى حامد الإسفراييني، كما حدث عن الحسن الحيلي، ولى القضاء وصبار قاضي القضاة في عصره، وتوفي سنة ٥٠٠هـ، تناول في كتابه « الأحكام السلطانية « العديد من المسائل الاقتصادية، ففي الباب الحادي عشر تكلم عن ولاية الصدقات، وفي الباب الثالث عشر تكلم عن وضع الحزية والخراج وما بعدها، وف الياب الخامس عشر تكلم عن إحياء الموات، كما تكلم عن الحمي والأرفاق في الباب السادس عشر، فبين أن الحمي هو المكان المحمى وهو خلاف المباح وهو مكان كان يخصصه ولى الأمر لترعى فيه إبل وأغنام الصدقة والبهائم المملوكة لبيت المال ويمنع غيرها، وحيث بينت السنة أن من أحيا أرضًا مواتًا فهي له، فقد قرن الماوردي إحياء الموات بالحمى لأن السلطان بمنع الرعبة من إحياء هذه الأرضى الموات ليتوفر فيها الكلأ فترعاه بهائم بيت المال. وأما الأرفاق يقصد بها الارتضاق أو انتفاع الأفراد بأماكن مخصوصة وقسمه إلى شلاشة أقسيام: الأول: قسم بختص الارتضاق فيه بالصحاري والفلوات باعتبارها منازل المسافرين ينتفعون بها في أسفارهم، والشاني: قسم يختص

بالشوارع والطرق كجلوس الباعة في الأستواق العامة، وانتضاع الناس بالطريق، والشالث: قستم يختص الارتفاق فيه بأفنية الأملاك، فنظم ما ينتفع به الكافة وما لا ينتفع به إلا صاحبه (وهنا نجد أن ما يعرف بخطوط التنظيم والمنافع العامة كان معروفًا عند فقهائنا قديمًا ولا يصح أن ذلك لم يعرف بعرف بالا من الحملة الفرنسية كما يشاع).

وفي الباب السابع عشر من الأحكام السلطانية تكلم الماوردي ف أحكام الاقطاء وهو ما يمنحه الحاكم للرعية وهو: إقطاع تمليك، وإقطاع استغلال، وبين اشتراط الأحناف إذن الإمام في إحياء الموات وأن ذلك يكون عن طريق الإقطاء، وضرب مثلا بفعل عمر رضى الله عنه لما أنشأ البصرة والكوفة، وأسكن فيها من رأى مصلحة في وجوده بها، ثم تناول الماوردي في الباب العشرين من كتابه الأحكام السلطانية أحكام الحسبة وما يتصل بها من أحكام (انظر: الأحكام السلطانية: أبو الحسن على بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي الشهير بالماوردي (ت ٤٥٠هـ)، دار الحديث القاهرة (ب.ت)).

#### رابعًا: كتاب إحياء علوم الدين للغزالي:

صنف أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت ۵۰۰هـ) كتاب « إحياء علوم

الدين (أسس الغزالي كتابه على أربعة أرباع وهي: ربع العبادات وريع العادات وريع المهلكات وريع المنجيات، وجعل كل ربع كتبا ؛ وكل كتاب أبوابا، وقد طبع هذا الكتاب في أربعة أجزاء، ولأن الغزالي لم يكن على دراية بعلم الحديث فقد حشا كتابه الاحباء بالأحاديث الموضوعة والضعيفة والأخسار الباطلة التي لا تصح، وقد خرج أحاديث الكتاب الحافظ زين الدين العراقي (ت ٨٠٦هـ) في كتابه الذي أسماه « المغنى عن حمل الأسفارفي الأسفارفي تخريج ما في الإحياء من الأخبار « وقد طبعته دار ابن حزم -بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٦ A-0.17a).

وتكلم الغزالي في جزء من كتاب الإحياء عن صعوبة المقايضة وأهمية النقود ووظائفها فيقول: «.. يحدث بسبب البياعات الحاجة إلى النقدين فإن من يريد أن يشتري طعاما بثوب فمن أين يدري المقدار الذي يساويه من الطعام كم هو ؟ والمعاملة تجري في أجناس مختلفة كما يباع ثوب بطعام وحيوان بثوب وهذه أمور لا تتناسب، فلا بد من حاكم عدل يتوسط بين المتبايعين يعدل أحدهما بالآخر فيطلب ذلك العدل من أعيان الأموال ثم يحتاج إلى مال يطول بقاؤه لأن الحاجة إليه

تدوم، وأبقى الأموال المعادن فاتخذت النقود من الذهب والفضة والنحاس ثم مست الحاجة إلى الضرب والنقش والتقدير فمست الحاجة إلى دار الضرب والصيارفة الى دار الضرب والصيارفة لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (ت٥٠٥هـ)، دار المعرفة بيروت، ربع المهلكات، كتاب ذم الدنيا، ج٣، المهلكات، كتاب ذم الدنيا، ج٣،

الحبيشي يسبق فرانسوا كيناي ومدرسة الطبيعيين في الاقتصاد في أن الزراعة هي النشاط الوحيد المنتج: نختم دور فقهاء المسلمين في الاقتصاد بالإشارة إلى كتاب البركة في فضل السعى والحركة وما ينجى الله بإذن الله تعالى من الهلكة: لأبي عبد الله جمال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمر الوصابى الحبيشي اليمني (ت: ٧٨٧هـ)، والذي استفتح الكتاب بفضل السعى والكسب الطيب، ثم بين أن أصول المكاسب ثلاثة الزراعة والصناعة والتجارة، وعقد بابا كاملا للانتصار للزراعة لأنها أفضل المكاسب ليسبق بذلك فرانسوا كيناي الاقتصادي الفرنسي - الذي كان في القرن الثامن عشر الميلادي والمذي يقول عنه عالم الاقتصاد الأمريكي من أصل نمساوي جوزيف شومبيتر إن كيناي واحد من أكسر العقول الاقتصادية

- ومدرسة الطبيعيين في الاقتصاد أو من يطلق عليهم بالفيزوقراط، والذين ذهبوا إلى أن الزراعة هي النشاط الوحيد المنتج. وقد سبقهم في ذلك الحبيشي بقرون عدة

ويحذر الحبيشي في كتابه البركة في فضل السعى والحركة من تضييع الأرض، ويحذر من بيعها، ثم كما تحدث الحبيشى عن الاحتراف وبين أن الأنبياء - وكذلك الصحابة - كانوا أصبحاب حرف ومهن، ثم خصص بابًا لما يُجتلب به البركة، ثم خصص بابًا آخر لأربعين حديثا بتضمن لفظ البركة، ثم أعقبه بياب عن الأذكار والأدعية ليبين أن طلب الرزق لا يكون بالأخذ بالأسباب فقط وإنما يستعان عليه أيضًا بالعبادة والذكر، وتجدر الإشارة إلى أن هذا الكتاب حوى علوما وفنونا عديدة من الفقه، وأصول الدين، وعلم الطب، والحديث والاقتصاد وغير ذلك.

(انظر: البركة في فضل السعي والحركة وما ينجي الله بإذن الله تعالى من الهلكة الأبي عبد الله جمال الدين محمد بن عبد الرحمن بن عمرالوصابي الحبيشي (ت: ٢٠٧هـ)، دارالمنهاج - بيروت/ جـدة، الطبعة الأولى، ٢٠١٦م).

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ فهذا هو اللقاء الثاني بك أيها القارئ الكريم حول: «قانون المعرفة الإسلامي» وقد وطُدنا في المقال السابق أن للإسلام قانونًا خاصًا به للمعرفة؛ فلا يصح أن نعتمد على المعرفة في الإسلام بقوانين وتيارات غربية، أساسها هذم الإسلام؛ لهذا بدأنا في بيان القانون الإسلامي للمعرفة، وفي هذا المقال- بحول الله تعالى ومدده- سنتعرف على العنوان نفسه: «قانون المعرفة الإسلامي».. ماذا نعني به؟ وما هو مقصودنا منه؟ فنقول بحول الله وتوفيقه:

كلمة «قانون» ليست عربية، وقيل: يونانية، وقيل: فارسية، جمعها: «قوانين»، لكن عُرِّبت واستُخدمت في العربية، ويُقصد بها: القواعد والضوابط والأسُس التي يتبعها الناس، بغرض التنظيم لهم، أي هو النظام الذي يسير عليه الناس.

والمقصود هنا: هو النظام والأساس الذي يُكوِّن السلم به المعرفة في الإسلام.

أما «المعرفة» فاستُخدمت في العربية ضد الإنكار، فإن عرف الإنسان شيئًا اطمأنت نفسه إليه وسكنت ولم تنكره، بخلاف ما لم يثبت في النفس فتنكره.

واختلف العلماء هل المعرفة والعلم أمرٌ واحدٌ؟ البعض فرَّق بينهما، لكن مع الإقرار بالاتفاق بينهما من جهة الإجمال؛ فالمعرفة في الأصل

### اعداد کی د. أحمد منصور سبالك

تنطبق على العلم من جهة أنها ثبوت المعلوم وتحقق في النفس، فمن علم شيئًا فقد عرفه، ولهذا فسر ابن منظور في اللسان: «المعرفة بالعلم».

لكن نجد البعض يفرِّق من جهة اللغة بين المعرفة والعلم، كما يقول العسكري في الفروق: «المعرفة أخص من العلم؛ لأنها علم بعين الشيء مفصلاً عما سواه، والعلم يكون مجملاً ومفصلاً، فكل معرفة علم وليس كل علم معرفة».

هذا مع العلم بأنه لا تنافي بين تفسير العلم بالمعرفة، والعكس، وبين أن يكون لكل منهما تعريف يختص به، وإنما المقصود اشتراكهما في المفهوم الإجمالي المستند إلى ثبوت معنى في

النفس هو حقيقة العلم والمعرفة.

كما يقول ابن حزم في الفصَل: «العلم والمعرفة اسمان واقعان على معنى واحد، وهو اعتقاد الشيء على ما هو عليه، وتيقنه، وارتفاع الشكوك عنه».

والغاية التي من أجلها نتكلم عن: قانون المعرفة في الإسلام: هو بيان منهج الاستدلال في الإسلام، وبيان مصادره، وحدود كل مصدر ومجالاته.

وبيان هذا المنهج يتضمن نَقْد أي منهج آخر مخالف له، وتنقية المنهج الإسلامي من الشوائب والانحرافات التي تعلّقت به، مع نقد تلك المناهج المخالفة، إذ بضدها تتبين الأشياء.

وبعون الله تعالى سيكون الكلام عن طبيعة المعرفة ومصادرها والعلاقة بين هذه المصادر، وحدود المعرفة ومجالاتها المختلفة، فأما ما يتعلق بطبيعة المعرفة في الإسلام فتقوم على أساس التمييز بين ما هو في الذهن وبين ما هو موجود خارجه؟ وذلك للوصول لمعرفة حقيقية فالغالب.

فطبيعة المعرفة في الإسلام تختص بإثبات الواقع وما يقتضيه على أصله.

وأما ما يتعلق بمصادر المعرفة فتختص ببيان ألا تعارض بينها، بل وقد تشترك في الدلالة على بعض المجالات، وهذا ما يسمى بالتوافق بين المصادر، ومن ناحية أخرى التكامل في إثبات أن لكل مصدر حدوده ومجالاته التي تختص بها، بحيث تكون دلالات المصادر المختلفة متكاملة لا متعارضة.

والغاية من التوافق والتكامل بين المصادر؛ أنه لو ثبت أمرٌ بالوحي، فلا يُتصور مناقضة العقل له، بل يتوافق وتتكامل العقل مع الوحي؛ لأنهما من مصادر المعرفة، فهذا مقصد التوافق والتكامل بين المصادر للمعرفة.

ومن أفضل من تكلم في هذا شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمه الله، في كتابه الماتع «درء تعارض العقل العقل والنقل»، فقد بين أنه لا تعارض بين العقل السليم والنقل الصحيح.

أما ما يتعلق بحدود ومجالات المعرفة، فعندما نقر بأن الوحي من مصادر المعرفة في الإسلام، فيكون حدود هذه المصدر الإسلام، أي لا نتعدى

به إلى الديانات السابقة لوقوع التحريف فيها، وذلك لأن المعارف المختلفة لا يمكن إدراكها إلا من جهة دلالة الوحى عليها.

وأيضًا مما يختص الوحي بالدلالة عليه ما يتعلق بالتشريع؛ إذ لا يمكن أن يشرِّع البشر لأنفسهم ما فيه صلاحهم؛ لغلبة الهوى عليهم والجهل بما فيه المصلحة أيضًا، بل يتوقف ذلك على التشريع بالوحي والهداية به للصلاح.

وهذه الأمور تعطي المسلم خاصة صفة ممارسة المعرفة باسم ربه، لا باسم نفسه، ولا باسم أسرته وعشيرته وقومه... إلخ.

وعندما تتكامل وتتوافق عملية المعرفة بمصادرها ومجالاتها تُكسب رسوخًا وإحاطة في العلوم والمعارف، ولا يتخبط كما نرى ممن يعدل عن هذه الأمور، ويؤثر الاغتراب في المعرفة والانحطاط في ميادين الحضارة الزائفة.

وهذا التخبُّط أدَّى إلى ضعف هذه الأمة وأدخُلها في مشكلات اجتماعية واقتصادية، وانهيار في القيّم والأخلاق.

المسلم المعاصر-إلا من رحم ربي- يعيش في هذا المتخبّط والضياع، بزعم أنها حضارة وتمدّن، وهي غير ذلك، ولم يعط نفسه فرصة تدبر كتاب الله والمتفر فيه، والافتخار بكتابات السلف الصالح التي أنارت وستنير الدنيا؛ بإذن الله تعالى.

لكن لما عجز عن الكلام في هذا، بدأ يدخل التُغرِّب مدخلاً آخر لضعاف النفوس، يدخل بما يسمَّى بالتجديد، ويحاول تزكية حاضره؛ لأنها الحضارة التي عاصروها، وبيان مساوىً مزعومة لجيل أنار الدنيا في وقته.

وجعله لا يعترف بأزمته الفكرية التي لا يشخّصها فيجد حلاً لها، يعيش اغترابًا فكريًّا فتج عنه أزمة فكرية حادة.

هذا ما جعلنا نتكلم ونوضح أن الإسلام له قانون معرية خاص به، على المسلم أن يحدد معارفه من خلاله، ويأخذ من الفلسفات والتيارات الغربية له هدفًا يحدِّد من خلالها معارفه.

سنبدأ بإذن الله تعالى في المقال القادم الحديث عن مصادر المعرفة في الإسلام، مستمدين الحلول والمدد من الله تعالى، إنه ولى ذلك والقادر عليه.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وبعدُ:

ففي هذا العدد نتكلم عن مثل من الأمثال الموجودة في كتاب الله تعالى، وهو في سورة الفرقان الآية (٣٣)-قال تعالى: «وَلا يَأْتُونَكَ بِمثَلٍ إِلّا حِثْنَكَ بِمثَلًا وَلَا حِثْنَكَ بِمثَلًا وَلَا حِثْنَكَ بِمثَلًا وَلَا حِثْنَكَ بِأَلْحَقِقُ وَأَحْسَنَ تَفْسِيلًا» (الفرقان:٣٣).

#### المعنى الإجمالي:

أخبر تعالى أن هؤلاء الكفرة لا يجيئون بمثل يضربونه على جهة المعارضة- مُبهم- كتمثيلهم في هذه بالتوراة والإنجيل- إلا جاء القرآن بالحق في ذلك أي بالذي هو حق، ثم هو أحسن تفسيرًا، أو أفصيح بيانًا وتفصيلاً

### اعداد کے مصطفی البصراتی

وأحسن مما جاؤوا به من المثل بيانا وتوضيحًا ليرد به کیدهم، ویشال معناه: ولا يأتونك بحجة إلا بينًا لك في القرآن ما فيه نقض حجتهم، وأحسن تفسيرًا أي جوابًا لهم، ويضال: ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بما هو أحسن من مثلهم، ويقال: كل نبى إذا قال له قومه قولاً كان هو الذي يرد عليهم، وأما النبي صلى الله عليه وسلم، فكان إذا قالوا له شيئًا، فالله تعالى هو الذي يرد عليهم. (انظر: المحرر الوجيز لابن عطية، وبحر العلوم لأبي الليث السمرقندي).

#### معاني المفردات:

«ولا يأتونك» (الإتيان) مستعمل مجازًا في الإظهار، والمعنى: لا يأتونك بشبه يشبهون به حالاً من أحوالك يبتغون إظهار أن حالك لا يُشبه حال رسول الله إلا أبطلنا تشبيههم.

«بمشل» المشل؛ المشابه وتنكير «مشل» في سياق النفي للتعميم أي بكل مثل، والمقصود: مثل من نوع ما «إلا جئناك بالحق» استثناء من أحوال عامة يقتضيها من أحوال عامة يقتضيها الأشخاص يستلزم عموم الأحوال.

«وأحسن تفسيرًا» التفسير:

البيان والكشف عن المعنى، ومعنى كونه أحسن، أنه أحق يضافي الاستدلال، فالتفضيل للمبالغة، ف«أحسن تفسيرًا» أي: أحسن تفصيلاً. (انظر: الهداية إلى بلوغ النهاية للكي بن أبي طالب، والتحرير والتنوير لابن عاشور).

#### التفسير التفصيلي:

لما استقصى أكثر معاذيرهم وتعللاتهم وألقمهم أحجار الرد إلى لهواتهم عطف على ذلك فذلكة جامعة تعم ما تقدم وما عسى أن بأتوا به من الشكوك والتمويه بأن كل ذلك مدحوض بالحجة الواضحة الكاشفة لترهاتهم، والمقصود بالمثل هنافي قوله تعالى: «وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَل إِلَّا جِئْنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيلًا» (الضرقان:٣٣)، مثل من نوع ما تقدم من أمثالهم المتقدمة ابتداء من قوله: « وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِنْ هَٰذَاۤ إِلَّا إِفَكُ ٱفْتَرَبِكُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونَ » (الضرقان:٤)، « وَقَالُواْ أَسَاطِيرُ الله والمن (المفرقان:٥)، بقرينة سوق هذه الحملة عقب استقصاء شبهتهم، « وَقَالُواْ مَالِ هَنذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ» (الضرقان:٧)، «وَقَالَ ٱلظَّٰلِلْمُونِ إِن تَتَبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسُحُورًا» (الشرقان: ٨)، «وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا مُرْجُونَ لِقَآءَنَا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلْتَهِكُةُ» (الفرقان: ٢١)، « وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزَّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَبِحِدَةً » (الفرقان:٣٢)، ودل على إرادة هذا المعنى من قوله:

«بمشل» قوله آنفًا: «أنظُرُ كَيْنُ أَنْكُلَ الْأَمْنُلُ الْكُ الْأَمْنُلُ الله (الفرقان: ٩)، عقب قوله: «وَقَالَ الظّٰلِلُونَ إِن تَشِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مَسْحُولًا» (الفرقان: ٨)، وتعدي فعل «يأتونك» إلى ضمير النبي صلى الله عليه وسلم الإفادة أن إتيانهم بالأمثال يقصدون به أن يفحموه. (التحريروالتنوير، يفحموه. (التحريروالتنوير، البين عاشور بتصرف).

وقال العلامة ابن عثيمين: المراد بالمثل هنا الصفة يعني لا يأتونك بصفة عن القول يريدون بها إبطال دعوتك إلا جئناك بالحق. إذن فهم يأتون بباطل، لأن قابل قولهم بالحق، فهذا دليل أيضًا على أن كل شبهة يحتج بها المكذبون للرسول صلى الله عليه وسلم فهي باطل، ولكن هذا الباطل باطل في ذاته، قد يظهر لبعض الناس بطلانه، وقد بخفي على بعض الناس بطلانه، وهذا من الفتن، أي فتنة الشبهة، بعنی لیس کل ما کان باطلاً معلومًا لكل أحد، ولهذا أنت أحيانًا وأنت شخص واحد ينجلي لك الأمر واضحًا في بعض الحالات ويلتبس عليك في بعض الحالات، حسب ما بكون قلبك صافيًا مطمئنًا أو غير ذلك، ومن شم نُهي عن القضاء في حال الغضب، وعن الإفتاء في حال الغضب، وفي حال الحرِّ المزعج، والبرد الموّلم، وما أشبه ذلك؛ لأن الإنسان تُحْول هذه الأمور

بينه وبين العلم بالحق أو إرادة الحق؛ لأن عند الغضب يشتبه عليك الحق، أو ربما لا تريد الحق بل تريد أن تنفذ غضبك فيمن غضبت عليه مثلاً.

فالحاصل: أن كل شبهة يسوردها الكفاري عهد الرسول عليه الصلاة والسلام وفيما بعده فهي باطلٌ، وما جاء أحدٌ بباطل في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم إلا جاء الله بالحق. (تفسير ابن عثيمين بتصرف).

وقال الطبري: يقول تعالى ذكره: ولا يأتيك يا محمد هــؤلاء المشـركون بمثل يضربونه إلا جئناك من الحق بما نبطل به ما جاءوا، وأحسن منه تفسيرًا، وعنى وأحسن تفسيرًا»، وأحسن تفسيرًا»، وأحسن مما جاءوا به من المثل بيانًا وتفصيلاً. اهـ.

وقال البغوي:

وَلا يَأْتُونَكَ، يَا مُحَمَّدُ يَعْنِي
هَــوُلاءِ النُّشْرِكِينَ، بِمَثَلُ،
يَضْرِبُونَهُ فِي إِبْطَالِ أُمْرِكَ
إِلاَّ جَنْنَاكَ بِالْحَقِّ، يَعْنِي بِمَا
اللَّا جَنْنَاكَ بِالْحَقِّ، يَعْنِي بِمَا
وتبطله (عليهم)، فسُمِّي ما
يردون من الشَّبه مَثَلًا، وَسُمِّي
مَا يَـدُفَعُ بِـهُ الشُّبَهَ حَقًّا،
وأَحْسَنَ تَفْسِيراً، يعني بيانًا
وتفصيلاً، والتفسير: تَفْعِيلُ
من الْفَسْرِ وَهُوَ كَشْفُ مَا قَدْ
مَنَ الْفَسْرِ وَهُوَ كَشْفُ مَا قَدْ
عُطْيَ. اهَـ. تفسير البغوي
من البغوي

وقال ابن عطية في المحرر الوجيز: أخبر تعالى أن

هولاء الكفرة لا يجيئون بمثل يضربونه على جهة المعارضة منهم كتمثيلهم في هذه بالتوراة والإنجيل- إلا أي بالذي هو حق، ثم هو أي بالذي هو حق، ثم هو بيانًا وتفصيلاً، ثم أوعد الله تعالى الكفار بما ينزل بهم يوم القيامة من الحشر على وجوههم إلى النار. اهـ.

الفائدة الأولى: أن كل ذي باطل نجد جواب باطله من القرآن أو نقول ما هو أعم، نجد بيان باطله من الوحى المنزل على محمد صلى الله عليه وسلم نأخذه من قوله: «وَلَا يَأْتُونَكَ بَمْثَل إِلَّا جِئْنَاكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيلًا » (الفرقان:٣٣)، فما من شبهة إلى يومنا هذا ترد إلا وفي كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام ما يدحضها، ولكن كما هو معروف ليس كل أحد يدرك ذلك، فالسيف في يد إنسان لا يغنى شيئًا ولا ينفعه كالعصا أو أقل، وفي يد إنسان هو سيف بتار يضرب به ويقتل به؛ هكذا أيضًا الوحيُّ المنزل على الرسول صلى الله عليه وسلم ليس كل أحد يعلمه، ولا كل أحد يستطيع إقامة الحجة منه، ولكن هذا فضل الله يؤتيه من يشاء، ولهذا سُئل على رضى الله عنه: هل عندكم شيء من الوحي إلا ما في كتاب الله؟ قال: «لا، والذي

فلق الحية، وبرأ النسمة ما أعلمه إلا فهمًا بعطيه الله رجيلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة». قبل: وما في الصحيفة؟ قال: «العقل، وفكاكُ الأسير، وألا يقتل مسلم بكافر ،. رواه البخاري. فالحاصل أن الله سيحانه وتعالى يوتى فضله من يشاء بالنسبة لفهم القرآن، وكم من آية تمر بشخص يستنبط منها عدة مسائل، وآخر لا يستطيع أن يأتي بمسألة، فالناس يختلفون في فهم الكتاب والسنة واستنساط الأحكام من الكتاب والسنة، ولهذا تجد بعض الناس يأتى لك بالآية ويسوق فوائدها، ويمكن أن يُحصل خمس أو عشر فوائد حسب ما في الآية، وآخرياتي بدلاً من الخمس بخمسين، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء. (تفسير ابن عثيمين بتصرف).

الفائدة الثانية: التعبير في جانب ما يويده الله من الحُجة به من الحُجة به من الحُجة به من الحُجة به الله عما عبر عما لا في المناك المناكة للوط عليه السلام: قومه، ولذ لك قالوا في المناك المحتية المناك بما المحتية المناك بما المحتية المناك المحتية المناك بما كانوا فيه بمترون، وقال كانوا فيه بمترون، وقال

تعالى: «أَتَنْهَا أَمْرُنَا لَيُلًا أَوْ نَهَارًا » (بونس:۲٤)، «أَتَعَ أَمْرُ اللَّهِ فَلاَ تَسْتَعُجِلُوهُ » (النحل: ١). «فَأَنْكُهُمُ ٱللَّهُ مِنْ حَنْثُ لَمْ يَحْتَسِبُواۗ » (الحشر:٢) بخلاف فعل المجيء إذا استُعمل في مجازه فأكثر ما يستعمل في وصول الخبير والبوعيد بالنصير والشيء العظيم، قال تعالى: «قَدْ جَآءَكُم بُرْهَانُ مِن رَّيِكُمْ » (النساء:١٧٤)، «وَحَاءَ رَثُكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًّا صَفًّا » (الفحر: ٢٢)، «إِذَا جَاءَ نَصِّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ » (النصرر١)، وفي حديث الإسراء: «..مرحبًا به، ونعم المجيء جاء، « وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبِيطِلُ » (الإسبراء: ٨١)، وقد يكون متعلق الفعل ذا وحهان باختلاف الاعتبار فيطلق كالا الفعلين نحو: « حَتَّى إِذَا جَآءَ أُمْرُنَا وَفَارَ ٱللَّنُّورُ » (هـود:٤٠)، فإن الأمرهنا منظور فیه إلی کونه تأییدًا نافعًا لنوح عليه السلام. الفائدة الثالثة: ومعنى

العاددة النالنية: ومعنى كونه أحسن في قوله: «إلاً إِنْكُنْكُ إِلْحَقِ وَأَحْسَنَ مَسْبِلً» وبننك إلَّحَق وَأَحْسَنَ مَسْبِلً» (الفرقان: ٣٣) أنه أحق في الاستدلال، فالتفضيل للمبالغة إذ ليس في حجتهم للمبالغة إذ ليس في حجتهم يبدو من بهرجة سفسطتهم من مغالطاتهم، فيكون من مغالطاتهم، فيكون التقضيل بهذا الوجه على حقيقته، فهذه نكتة من دقائق الاستعمال ودقائق الاستعمال ودقائق

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين؛ نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

#### الحديث:

عن أبي عَبْدِ اللَّهِ جابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُما قَالَ: كُنَّا مَعِ النَّبِيُّ صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّم فَ عَرَاهَ فَقَالَ: "إِنَّ بِالْكَدِينَة لَرِجَالاً مَا سِرْتُمْ مَسِيراً، وَلاَ قَطَعْتُمْ وَادِياً إِلاَّ كَانُوا مَعْكُم حَبَسَهُمُ الْرَضُ".

روايات أخرى:

وَيِعْ روايَةِ: "إِلاَ شَركُوكُمْ فِي الأَجْرِ".

وَ إِن رُوايَة عَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَجَعْنَا مِنْ غَزْوَةَ تَبُوكَ مَعْ النَّبِي صَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَمَ فَقَالَ: "إَنَّ أَقُواماً خَلْفَنَا بِالْمَدِينَة مَا سَلَكْنَا شَعْباً وَلا وَادِياً إِلاَّ وَهُمْ مَعَنَا؛ حَبْسَهُمْ الْعُدُرُ".

#### تخريج الحديث:

ا. رواية جابر رضي الله عنه أخرجها مسلم،
 كتاب الإمارة، باب ثواب من حبسه عن الغزو
 مرض أو عذر آخر (٣/ ١٥١٨)، رقم: (١٩١١).

٢. وأخرجه ابن ماجه في سننه، كتاب الجهاد باب من حبسه العداد من حبسه العداد عن الجهاد - حديث رقم ٢٧٧٨.

٣. رواية أنس رضي الله عنه أخرجها البخاري بلفظ آخر في كتاب الجهاد والسير، باب من حبسه العذر عن الغزو (٣/ ١٠٤٤)، رقم: (٢٦٨٤) ولفظ البخاري بسنده عن أنس، قال: رجعنا من غزوة تبوك مع النبي صلي الله عليه وسلمد، فقال: "إنَّ أقوامًا خلفنا بالمدينة ما سلكنا شعباً ولا وادياً إلا وهم معنا؛ حبسهم العذر".

٤. وأخرجه أبو داود (٢٥٠٨) بلفظ آخر عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد تركُتُمْ بالمدينة أقوامًا ما سرتُمْ مسيرًا ولا أنفقتُمْ من نفقة ولا قطعتُمْ من واد إلَّا وَهُم معكم قالوا: يا رسولَ الله وكيف يكونون معنا وهم بالمدينة؟ قال: حبسَهُمُ المرضُ".



# إلى الإخلاص يا عبساد الله

اعداد: د. مرزوق محمد مرزوق



ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ السنة الخمسون

روي عنه أنه قال: "غزوت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم تسع عشرة غزوة، ولم أشهد بدرًا ولا أحدًا، منعني أبي، فلما قُتلَ أبي لم أتحلَّف عن رسول الله -صلى الله عليه وسلم- فغزوة قط" (مسلم ١٨١٣).

من أهل بيعة الرضوان، وكان آخر من شهد ليلة العقبة الثانية موثًا، وقال ابن سعد: شهد جابر العقبة مع السبعين، وكان أصغرهم.

وعنه قال: أنا وأبي وخالي من أصحاب العقبة، وكان أبوه يومئذ أحد النقباء.

وكان من ساداتهم وفضلائهم المتحفين بحبّ رسول الله.

وعنْ جَابِرِ قَالَ اسْتَغْفَرَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْلَةَ الْبَعِيرِ خَمْسًا وَعِشْرِينَ مَرَّةَ (قَالُ أَبُو عِيسَى: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنُ صَحِيحٌ عُربٌ).

وقال جابر: قال لنا رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية: "أنتم اليوم خير أهل الأرض، وكنا ألفاً وأربعمائة".

وقال جابر: عادني رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا لا أعقل، فتوضأ وصب علي من وضوئه فعقلت.

روي له عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ألف وخمسمائة وأربعون حديثاً، اتفقا منها على ستين، وانفرد البخاري بستة عشر، ومسلم بمائة وستة وعشرين، ومن مناقبه في ذلك يروى أنه رحل في حديث القصاص إلى مصر ليسمعه من عبد الله بن أنيس.

ثُوفِ بالمدينة بعد أن كُفَّ بصره سنة ثلاث وسبعين وهو ابن أربع وتسعين سنة، وصلى عليه أبان بن عثمان، وكان والي المدينة، وجابر آخر الصحابة موتًا بالمدينة رضي الله عنه.

(مستفاد من سير أعلام النبلاء من ترجمة جابر ٣/١٩٠، والإصابة لابن حجر، وأسد الغابة لابن الأثير).

#### شرح الحديث

١- قوله: (كنا مع النبي في غزاة) هي غزوة تبوك كما صرحت به رواية البخاري رحمه الله.

وفي "النهاية" غزا يغزو غزوًا فهو غاز، والغزوة:
المرة من الغزو، والاسم الغزاة.. اه (وقد ذكر
النبي صلى الله عليه وسلم هذا الموعود
إشارة وتطيباً لخاطر أولئك النفر الذين أتوا
إلى النبي صلى الله عليه وسلم يطلبون ما
يحملهم عليه من رواحل للمشاركة في الغزو
وكان بعضهم فقراء، وبعضهم من ذوي الأعذار
التي لا يتمكنون معها من الخروج معه، فيقول
الهم النبي صلي الله عليه وسلم : لا أجد
ما أحملكم عليه، فيتولون ويرجعون إلى
الما أحملكم عليه، فيتولون ويرجعون إلى
الله عليه وسلم لأمثال هؤلاء خاصة ولباقي
السلمين عامة.

٢- قوله: "ما سرتم مسيرًا": أي: سيرًا، أو في مكان سير؛ فهو مصدر ميمي أو اسم مكان.

٣- قوله: "ولا قطعتم واديًا": قال الأصفهاني في مفرداته (٨٦٢): أصل الوادي: الموضع الذي يسيل فيه الماء، ومنه سُمِّي المَفْرَجُ بين الجبلين وادياً. وجمعه: أودية. اهـ.

قال ابن علان في دليل الفالحين شرح رياض الصالحين مراح وياض الصالحين 1/٣٥- فيه إشارة إلى قوله تعالى:

« ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَا وَلَا نَصَبُّ وَلَا عَمْصَهُ قُ فَلَمْ أَوْلَا نَصَبُّ وَلَا عَمْصَهُ قُ فِي مَكْمِلُ اللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيطُ الْحَصُفِينَ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَمْلُ صَلَاحً إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ اللَّهُ وَلَا يُضِعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ اللَّهُ وَلَا يُنْفِعُونَ اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا وَلَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا وَلَا يَعْمَلُونَ » (التوبة: ١٢٠- ١٢١).

٤- (إلا كانوا معكم) أي: شركوكم في الأجركما

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ العدد ٥٩١ العدد ١٤٩٠ السنة الخمسون

في الرواية الثانية: "وكان لهم مثل أجركم"؛ لصحة نيتهم في مباشرة كل ما باشره إخوانهم المجاهدون.

٥- قوله: "حبسهم المرض": (أي: منعهم المرض): فلصحة النية أعطاهم الله مثل أجر الماشر للعمل.

وليس المقصود: أنَّ الأجر لا يحصل إلا لمن حبسه المرض فقط؛ بل يشمل كل من حبسه عذر، ويدل على ذلك رواية البخاري حيث قال: "حبسهم العذر". والعذر هو: الوصف الطارئ على المكلف المناسب للتسهيل عليه.

قال ابن حجر: والمراد بالعذر: ما هو أعمّ من المرض، وعدم القدرة على السفر، وقد رواه مسلم من حديث جابر بلفظ: "حبسهم المرض"، وكأنه محمول على الأغلب. اهـ.

- وقوله في رواية (إلا شركوكم) بكسر الراء
 (في الأجر) بدل قوله: إلا كانوا معكم. وقال النووي: قال أهل اللغة: شركه -بالكسر- بمعنى: شاركه. اهـ.

٧- قوله: "خلفنا": قال ابن حجر: بسكون اللام؛ أي: وراءنا. وضبطه بعضهم: بتشديد اللام وسكون الفاء. اهـ.

٨- قوله في رواية البخاري: "شعباً": قال الراغب الأصفهاني في مفرداته (٤٥٥): والشَّعْبُ من الوادي: ما اجتمع منه طرف وتفرَق طرف.

وقال القسطلاني: بكسر الشين المعجمة، وسكون العين المهملة، بعدها موحدة: طريقاً في الجبل.

(ينظر دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين، لابن علان، نشر دار الكتاب العربي: ٣٥/١، نفرة نلزهة المتقين شرح رياض الصالحين، نشر، مؤسسة الرسالة، بهجة الناظرين شرح رياض الصالحين، للهلالي، نشر؛ دار ابن الجوزي).

#### فوائد الحديث:

ا- النية وأثرها: قال النووي: "في هذا الحديث فضيلة النية في الخير، وأن من نوى الغزو وغيره من الطاعات؛ فعرض له عذرٌ منعه، حصل له

ثواب نيته، وأنه كلما أكثر من التأسّف على فوات ذلك، وتمنى كونه مع الغزاة ونحوهم كثر ثوابه". اهـ. وسيأتي مزيد بحث لهذه الفائدة إن شاء الله.

٢- الحث على تعلم النية: قال الإمام ابن رجب:
 "وكان بعض السلف يحب أن يتعلم الناسُ أحكامَ النيات، كما قال يحيى بن أبي كثير:
 " تعلموا النية فإنها أبلغ من العمل"(جامع العلوم ص ٧٠).

وقال ابن أبي جمرة (وهو من شراح البخاري):

" وددتُ أنه لو كان من الفقهاء من ليس له شغل إلا أن يُعلّم الناسَ مقاصدهم في أعمالهم، ويقعد في تدريس أعمال النيات ليس إلا، فإنه ما أتي على كثير من الناس إلا من تضييع ذلك". ولا أحب أن أضيّع صدق كلامهم بعيب كلامي لكنه كلام من ذهب أرجو أن يكون محلاً للدراسة من إخواني، ونسأل الله أن يرزقنا بركته.

٣- فيه حرص الصحابة رضي الله عنهم على الجهاد، وعدم تخلفهم عنه بغير عذر ومثاله أولئك الذين قال الله فيهم: (وَلاَ عَلَى اللَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَحِدُمَا أَخْمِلُكُمُمْ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَحِدُمَا أَخْمِلُكُمُ مَ عَلَيْهِ وَلَا الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِه

 ٤- وفيه أنَّ النية الصالحة تبلغ ما يبلغ العمل،
 وأنَّ من فضل الله عز وجل إثابة العبد إذا عجز عن الثرية والطاعة مع عزمه عليها.

٥- وفيه أنه ينبغي للداعية إلى الله استثمار الفرص في الدعوة، فقد دعا النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه ورغبهم في إصلاح النية أثناء رجوعه من غزوة تبوك إلى المدينة خاصة بعد فضائل الأعمال.

٣- وفيه أنَّ من خصائص دين الإسلام: اليُسر، والسماحة، ورفع الحرج؛ حيث رفع الحرج عمن منعه من الخروج للجهاد عذر.

٧- مسألة: سؤال هل يحصل لمن نوى العمل
 الصالح وتخلف عنه هل يحصل له أجر؟
 الجواب: يمكن تقسيم من تخلف عن العمل

ربيع أول ١٤٤٢ هـ - العدد ٥٩١ ١٥٩ المنة الخمسون

الصالح بعد أن نواه وهمَّ به إلى قسمين:

القسم الأول: من كان من عادته القيام بالطاعة في حال عدم العذر، ثم عجز عنه، مع رغبته فيه، فإنه يُكتب له أجر العمل كاملاً. والدليل على ذلك: ما خرَّ جه البخاري (٢٩٩٦) عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا مرض العبد أو سافر، كتب له مثل ما كان يعمل مقيماً صحيحاً".

القسم الثاني: من ليس من عادته عمل هذه الطاعة في حال عدم العذر؛ ولكنه هم بعملها، وهذا أحد حالين:

الحالة الأولى: أن يهم بالطاعة ثم يتركها كسلاً وتهاوناً؛ فهذا يُثاب على الهمّ الأول، ولكن لا يُثاب على الهمّ الأول، ولكن لا يُثاب على الفعل؛ لأنه لم يفعله بدون عذر. والدليل على ذلك: حديث ابن عباس رضي الله عنهما، عن النبي صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه عز وجل قال: قال: "إنَّ الله عز وجل كتب الحسنات والسيئات؛ ثم بين الله عز وجل كتب الحسناة والسيئات؛ ثم بين عنده حسنة كاملة، فإن هم بها فعملها كتبها الله عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف، الله الله ضعف، أضعاف كثيرة...".

الحالة الثانية؛ أن يقترن بالنية قولٌ أو سعيٌ بأسبابها، ولكن لم يدرك هذا العمل؛ فهذا وقع فيه نزاء بين أهل العلم على ثلاثة أقوال:

القول الأول: أنه يُكتب له الأجر كاملاً مع المضاعفة، وهو اختيار القرطبي في أحكام القرآن (٥/ ٣٢٥)، شرح صحيح مسلم في المفهم (٣/ ٧٤٥).

القول الثاني: أنَّ له أجر النية فقط، وهو اختيار السبكي الكبير فيما نقله ابن حجر في الفتح (٦/ ١٥٩).

القول الثالث: أنه يكتب له أجر النية مع العمل دون المضاعفة، وهو اختيار ابن رجب رحمه الله في جامع العلوم والحكم ص٣٠٩، قال ابن رجب رحمه الله: "فالمضاعفة يختص بها من

عمل العمل دون مَن نواه، ولم يعمله، فإنهما لو استويا من كل وجه لكتب لن همَّ بحسنة ولم يعملها عشر حسنات، وهو خلاف النصوص كلها".

وهذا القول هو الأحظى بالأدلة الأوضع في دلالتها والأكثر في عددها كتابًا وسُنة، نكتفي منها بقوله تعالى: « لَّا يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ عَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْلَجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فِأَمَوْلِهِمْ وَأَنفُسِمٍ عَفَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللَّهُ الْمُجَهِدِينَ وَفَضَّلُ اللهُ المُجَهِدِينَ عَلَى القَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى القَعِدِينَ الْمَجَهِدِينَ عَلَى القَعِدِينَ الْمَجَهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ أَجَرًا عَلَى الْقَعِدِينَ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ أَجَرًا عَلَى الْقَعِدِينَ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَعِدِينَ أَجَرًا عَلَى الْقَعِدِينَ الْمُؤَلِيمَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وجه الاستدلال: أن الله سبحانه نفى في هذه الأية التسوية بين المؤمنين القاعدين عن الجهاد وبين المجاهدين، ثم أخبر عن تفضيل المجاهدين على القاعدين من أولي الضرر بدرجة، وتفضيل المجاهدين على القاعدين من غير أولى الضرر بدرجات.

قال ابن عباس رضي الله عنهما: القاعدون المفضّل عليهم المجاهدون درجة هم القاعدون من أهل الأعدار، والقاعدون المفضّل عليهم المجاهدون درجات هم القاعدون من غير أهل الأعدار وهو ما تعرض له ابن القيم رحمه الله في كتابه الماتع (طريق الهجرتين: ص٩٣٦)، وقد أطال الكلام حولها فليراجع تفضلا للفائدة.

واختصارًا لما قال فإنه قد ذكر الأدلة والاعتراضات، ثم ذهب إلى أن العازم على الجهاد وغلبه عذره، وأقعده عنه، ونيته جازمة لم يتخلف عنها مقدورها، وإنما أقعده العجز؛ فهذا الذي تقتضيه الأدلة أنَّ له مثل أجر المجاهد...

ومن ذلك قوله: "لأن قاعدة الشريعة أن العزم التام إذا اقترن به ما يمكن من الفعل، أو مقدمات الفعل نُزِّلُ صاحبه في الثواب والعقاب منزلة الفاعل التام.."، ثم استشهد على كلامه. (ينظر: جامع العلوم ص ٣٠٩، طريق الهجرتين ص٩٣٦).

والحمد لله رب العالمين

# فقه المرأة المسلمة



بسم الله، والحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله صلى الله عليه وسلم.

أما بعد: فقد بدأنا بفضل الله تعالى في المقالة السابقة في فقه المرأة في النكاح، وذكرنا تعريف النكاح، والترغيب في النكاح، وحكمة النكاح، وحكم النكاح، ونستكمل ما بدأناه سائلين الله عز وجل أن يتقبل جهد المقل وأن ينفع به المسلمين.

اعداد (أم تميم )

#### أولاً: معنى الخطبة:

خُطُب يخطُب خطبة -بالكسر- فهو خاطب، والاسم منه الخطبة أيضًا، فأما الخطبة بالضم فهو من القول والكلام.

يقال: خطب إلى فلان فخطبه وأخطبه، أي: أجابه. (النهاية: ص: ٧٧٠- باب الخاء مع الطاء).

#### ثانيًا: حكم خطبة المعتدة:

المرأة تعتد في ثلاثة أحوال:

الأول: أن تكون معتدة من طلاق رجعي، ويطلق عليه الطلقة الأولى والثانية، وهذه يحرم خطبتها أو التعريض لها بالخطبة؛ لأنها زوجة، وجاز للزوج أن يراجعها في أيّ وقت أثناء عدتها، وهذا مُجمَع عليه من أهل العلم.

قال تعالى: « وَٱلْمُطَلَقَاتُ يَثَرَيَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوٓ ۚ وَلَا يَعِلُ هُنَ أَن يَكْتُمُنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ كَوْمِنَّ بِاللَّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرْ وَبُعُولَهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِهِنَ فِي ذَالِكَ إِنْ أَرَادُوٓا إِصْلَحًا » (البقرة:

الحال الثاني: أن تكون معتدة من طلاق بائن؛ أي طلقت التطليقات الثلاث، فهذه لا يجوز خطبتها، واختلفوا في التعريض بالخطبة. فذهب جماهير العلماء: المالكية والشافعية والحنابلة إلى جواز التعريض بخطبتها.

لْقُوْلِ اللَّهُ تَعَالَى: « وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ عِنْ اللَّهُ تَعُر بِهِ عِنْ خِطْبَةِ ٱلنِسَآءِ» (المقرة: ٢٣٥).

ولقوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس: «إذًا حَلَلْت فَآذنيني» (أخرجه مسلم: ١٤٨٠)، وفي لفظ «لا تَفُوتِينَا بِنُفْسِكِ » صحيح سنن أبي داود (٢٢٨٤).

بينما منع الحنفية التعريض بخطبة المعتدة من طلاق بائن، مستدلين بدليل عقلي وهو وقوع العداوة والبغضاء بين الزوج والزوجة المطلقة، ومن المعلوم أن النص مقدم على العقل.

الثالث: أن تكون معتدة من وفاة الزوج، فهذه لا يجوز خطبتها إجماعًا، ولكن يجوز التعريض لها بالخطبة كما جاءت الآية صريحة بذلك.

قال تعالى: « وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بهِ ع منْ خِطْبَةِ ٱلنِسَاءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ عَلِمَ أَللَّهُ أَنَّكُمْ سَيَذُكُونَهُنَ وَلَكِن لَّا تُواعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَلْقُولُوا فَوْلًا مَعْكُرُوفَا ۚ وَلَا تَعْرَمُوا غُقْدَةَ ٱلنِّكَاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغُ ٱلْكِنْابُ أَجَلَهُۥ وَٱعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنفُسِكُمْ فَأَخذُرُوهُ وَأَعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيدٌ » (البقرة:

.( 740

أقوال أهل العلم في المسألة:

جاء في تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشلبي (٣/ ٣٦)؛ وأما إذا كانت معتدة عن طلاق فلا يجوز التعريض؛ لأنه إن كان رجعيًا فالزوجية قائمة، وإن كان بائنًا فلا يمكن التعريض على وجه لا يقف عليه الناس؛ لأنها لا تخرج ليلا ولا نهارًا، والإظهار بذلك قبيح، وفيه تحصيل ما يوجب البعض، والعداوة بينه وبين الزوج، وكذا بينها وبين الزوج، ولا يتحقق ذلك في المتوفى عنها زوجها.

جاء في مواهب الجليل (٣/ ٤١٢): وحرم التصريح بخطبة المعتدة ومواعدتها سواء كانت عدتها من طلاق، أو وفاة، قال ابن عرفة: وصريح خطبة المعتدة حرام. قال أبوعمر: إجماعًا وحرم مواعدتها، والتصريح التنصيص.

ودليل ذلك قوله تعالى « وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَضْتُهُ فِيهِ اللهُ أَنَّكُمْ فِيمَا عَرَضْتُهُ فِي الفُسِكُمْ عَلِم اللهُ أَنَّكُمْ سَتَذَكُونَهُ فَي الفُسِكُمْ عَلِم اللهُ أَنَّكُمْ مَتْ رُمُوا عُقْدَة النِّكَاحِ حَتَّى يَيْلُغَ الْكِنْبُ أَنْ تَفُولُوا قَوْلاً أَنْ تَفُولُوا قَوْلاً وَاعْدَهُوا النِّكَامُ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ أَلِكَ يَنْبُ اللهِ عَلْمُ مَا فِي أَنْشُيكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورُ عَلِيكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفُورُ عَلِيكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفْورُ عَلِيكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله عَفْورُ عَلِيكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَنْ المواعدة والتعريض وما يضمر في النفس والمنع من المواعدة والنكاح.

جاء في المجموع شرح المهذب (١٦/ ٢٥١): ويجوز التعريض بخطبة المعتدة عن الوفاة والطلاق الثلاث؛ لقوله تعالى: «وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فَيمَا الثلاث؛ لقوله تعالى: «وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فَيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبَة النَّسَاءِ»... ويحرم التصريح بالخطبة، لأنه لما أباح التعريض دل على أن التصريح محرم؛ ولأن التصريح لا يحتمل غير النكاح، فلا يؤمن أن يحملها الحرص على النكاح فتجبر بانقضاء العدة، والتعريض يحتمل غير النكاح فلا يدعوها إلى الإخبار بانقضاء العدة.

وَكُما ۗ رَوُتُ ۚ فَاطْمَةُ ۖ بِنْتُ قَيْسِ «أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ لَهَا لَّا طَلَقَهَا زَوْجُهَا ثَلَاثًا: إِذَا حَلَلْت

فَآذِنينِي. وَفِي أَفْظِ: لَا تَسْبِقينِي بِنَفْسِك. وَفِي لَفْظِ:
لَا تَفُوتِينَا بِنَفْسُك». وَهَذَا تَغْرِيضٌ بِخَطْبَتَهَا فِيْ
عَدَّتَهَا. وَلَا يَجُوزُ التَّصْرِيحُ؛ لأَنَّ اللَّه تَعَالَى لَمَّا خَصً
الْتَعْرِيضَ بِالْإِبَاحَة، دَلِّ عَلَى تَحْرِيمِ التَّصْرِيح،
الْتَعْرِيضَ بِالْإِبَاحَة، دَلِّ عَلَى تَحْرِيمِ التَّصْرِيح،
وَلأَنَّ التَّصْرِيحَ لَا يَحْتَمِلُ غَيْرَ النُّكَاحِ، قَلا يُوْمَنُ أَنْ
يَخْمِلُهَا الْحَرْصُ عَلَيْهِ عَلَى الْإِخْبَارِ بِاَنْقضَاءِ عَدِّتَهَا
قَبْلَ انْقضَائِهَا، وَالتَّعْرِيضُ بِخَلَافِهَ. الْقَسْمُ الثَّاني،
الرَّجْعِيَّةُ، قَلَا يَحِلُ لاَ حَدْ الْتَعْرِيضُ بِخَطْبُتَهَا، وَلا التَّصْرِيحُ؛ لأَنْهَا يَقِ حُكْمُ الزَّوْجَاتِ، فَهِيَ كَالَّتِي فِي
التَّصْرِيحُ؛ لأَنْهَا يَقِ حُكْمُ الزَّوْجَاتِ، فَهِيَ كَالَّتِي فِي
صُلْبِ نِكَاحِهِ،

الْقَشَّمُ الثَّالِثُ، بَائِنٌ يَحلُّ لزَوْجِهَا نَكَاحُهَا، كَالُّخْتَلَعَة، وَالْبَائِنِ بِفَسْخ لَّعَيْبَ أَوْ إِعْسَار وَنَحْوِه، فَلزَوْجِهَا التَّصْريَحُ بِخطْبَتِهَا وَالتَّعْرِيضُ؛ لأَنْهَا مُبَاحَةٌ لَهُ نَكَاحَهَا فِي عَدَّتِهَا، فَهِيَ كَغَيْر الْمُعْتَدَة.

جْاءِ فِي المحلِي لا بْنَ حَزَم ( ٩ / ٨ ) . وَلَا يُحلُّ لأَ حَد أَنْ يَحْطُ لأَحَد أَنْ يَحْطُ لا أَحَد أَنْ يَخْطُبُ امْرَأَةَ مُعْتَدَّةً مِنْ طَلَاقٍ أَوْ وَفَاةٍ، فَإِنْ تَزَوَّجُهَا قَبْلُ تَمَامِ الْعِدَّةِ فُسِخَ أَبَدًا - دَخَلَ بِهَا أَوْ لَمْ يَدْخُلْ، طَالَتْ مَدَّتُهُ مَعَهَا أَوْ لَمْ تَطُلُ - وَلَا تَوَارُثَ بَيْنَهُمَا، وَلا نَفْقَةَ لَهَا عَلَيْه، وَلَا صَدَاقَ وَلَا مَهْرَ لَهَا.

قال الحافظ في الفتح (٥/٩)؛ باب؛ قول الله عز وجل؛ «وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خَطْبُة النَّسَاءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ في أَنفُسكُمْ الآية. قالَ: وفي الباب حديث صحيح مرفوع وهو قوله صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس «إذا حَلَلْت فاذنيني» أخرجه مسلم (١٤٨٠)، وفي لفظ «لا تَفُوتَينا بنفسك» صحيح سنن أبي داود (٢٢٨٤).

وَاتفق العلماء على أن المراد بهذا الحكم من مات عنها زوجها، واختلفوا في المعتدة من الطلاق البائن وكذا من وقف نكاحها، وأما الرجعية فقال الشافعي: لا يجوز لأحد أن يعرّض لها بالخطبة فيها.

والحاصل أن التصريح بالخطبة حرام لجميع المعتدات.

والتعريض يجوز للأولى (أي المعتدة من عدة الوفاة)، وحرام في الأخيرة (أي المعتدة من طلاق رجعي)، ومختلف فيه في البائن.

قال القرطبي في الجامع لأحكام القرآن (١٢٤/٣): "أجمع العلماء على أن الحر إذا طلق زوجته الحرة، وكانت مدخولاً بها تطليقة أو تطليقتين، أنه أحق برجعتها ما لم تنقض عدتها وإن كرهت المرأة، فإن لم يراجعها المطلق حتى انقضت عدتها فهي أحق بنفسها وتصير أجنبية منه، لا تحل إلا بخطبة

ونكاح مستأنف بولي وإشهار، ليس على سنة المراجعة، وهذا إجماع من العلماء. انتهى.

جاء في الجامع لأحكام القرآن للقرطبي (١٨٧/٣). قال ابن عطية: أجمعت الأمة على أن الكلام مع المعتدة بما هو نص في تزوجها وتنبيه عليه لا يجوز، وكذلك أجمعت الأمة على أن الكلام معها بما هو رفث وذكر جماع أو تحريض عليه لا يجوز، وكذلك ما أشبَهه، وجُوز ما عدا ذلك. ومن أعظمه قربًا إلى الصريح قول النبي صلى الله عليه وسلم لفاطمة بنت قيس... وساق الحديث كما ذكره الحافظ ثم قال: وأما من كانت في عدة البينونة؛ فالصحيح جواز التعريض لخطبتها، والله أعلم.

والذي تطمئن إليه النفس وينشرح له الصدر هو ما ذهب إليه جماهير العلماء (المالكية والشافعية والحنابلة) من جواز التعريض بخطبة المعتدة من وفاة أو من طلاق بائن للآية والحديث كما ذكرنا سابقًا، والله تعالى أعلم.

تعقيب وترجيح

#### ثالثا: النظر إلى المخطوبة:

- عن أبي هريرة قال: كُنْتُ عنْدُ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم فأتاهُ رَجُلٌ فَأَخْبَرَهُ أَنَّهُ تَزُوَّجَ امْرَأَةً مِنْ الله وسلم فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: الْأَنْصَارِ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: أَنْظَرْتَ إلَيْهَا؟ قَالَ: فَاذْهَبْ فَانْظُرْ إلَيْهَا فَإِنَّ فَيْ أَغُيُنَ الْأَنْصَارِ شَيْنًا» أخرجه مسلم (١٤٢٤).

وَعِنَّ سَهِل بِنَ سَعِد السَّاعَدِي قَالَ الْجَاءَتُ امْرَأَةٌ اللهِ وَعِنَّ سَهِل بِنَ سَعِد السَّاعَدِي قَالَ الْجَاءَتُ امْرَأَةٌ اللهِ وَسَلَم فَقَالَتْ يَا رَسُولَ اللهِ حِنْتُ أَهَبُ لَكَ نَفْسِي قَالَ: فَنَظَرَ إِلَيْهَا رَسُولَ اللهِ صَلَى الله صَلَى الله عليه وسلم فَصَعَدَ النَّظَرَ فَيهَا وَصَلَم الله صَلَى الله عليه وسلم وَصَوْبَهُ اللهُ مَلَى الله عليه وسلم رَأْسَهُ ... أخرجه البخاري (٥٠٨٧) ومسلم (١٤٢٥). وعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ اللهُ عَلَيه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ اللهُ عَلَيه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ عَلَيه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ عَليه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ عَليه وسلم: ﴿إِذَا خَطَبَ أَحَدُكُمُ الْمُرْأَةَ فَإِنْ اللهُ عَليه وسلم: وَاوَد (٢٠٨٢) وغيرة.

ذهب جمهور أهل العلم إلى جواز أن ينظر الرجل المرأة التي يرغب في خطبتها، وحجتهم في ذلك أحاديث الباب وهي صحيحة صريحة، ولم يأت في الأحاديث تعيين مواضع النظر، والجمهور منهم الأئمة الأربعة على جواز النظر إلى الوجه والكفين فقط.

قال الإمام النووي في شرح مسلم (٢٢٧/٥): قوله

صلى الله عليه وسلم للمتزوج من امرأة من الأنصار «أَنْظُرْتَ إِلَيْهَا؟ قَالَ: لَا قَالَ: فَاذْهَبْ فَانْظُرْ إِلَيْهَا فَإِنَّ فِي أَعْيُنَ الْأَنْصَارِ شَيْئًا».

قَـال: وَفيه استَحباب النظر إلى وجه من يريد تزوجها، وهو مذهبنا ومذهب مالك وأبي حنيفة وسائر الكوفيين وأحمد وجماهير العلماء.

وحكى القاضي عن قوم كراهته، وهذا خطأ مخالف لصريح هذا الحديث ومخالف لإجماع الأمة على جواز النظر للحاجة عند البيع والشراء والشهادة ونحوها، ثم إنه إنما يُباح له النظر إلى وجهها وكفيها فقط؛ لأنهما ليسا بعورة، ولأنه يستدل بالوجه على الجمال أوضده وبالكفين على خصوبة البدن أو عدمها، هذا مذهبنا ومذهب الأكثرين. وقال الأوزاعي: ينظر إلى مواضع اللحم.

وقال داود: ينظر إلى جميع بدنها. وهذا خطأ ظاهر منابذ لأصول السنة والإجماع.

ثم مذهبنا ومذهب مالك وأحمد والجمهور أنه لا يشترط في جواز هذا النظر رضاها، بل له ذلك في غفلتها ومن غير تقدم إعلام، لكن قال مالك؛ أكره النظر في غفلتها مخالفة من وقوع نظره على عورة، وعن مالك رواية ضعيفة أنه لا ينظر إليها إلا بإذنها، أذن في ذلك مطلقا، ولم يشترط استئذانها، ولأنها تستحي غالبًا من الإذن، ولأن في ذلك تغريرًا، فربما رآها فلم تعجبه فيتركها فتنكسر وتتأذى، ولهذا قال أصحابنا؛ يستحب أن يكون نظره إليها قبل الخطبة حتى إن كرهها تركها من غير إيذاء، فبلاف ما إذا تركها بعد الخطبة، والله أعلم.

قال الخطابي في معالم السنن (١٦٨/٣): قال الشيخ: إنما أبيح له النظر إلى وجهها وكفيها فقط ولا ينظر الهما أبيها حاسرًا، ولا يطلع على شيء من عورتها، وسواء كانت أذنت له في ذلك أو لم تأذن، وإلى هذه الجملة ذهب الشافعي وأحمد بن حنبل، وإلى نحو هذا أشار سفيان الثوري.

قال الطحاوي في شرح معاني الآثار (٣٧٣/٢): بعد أن ذكر جملة من الآثار منها أحاديث الباب، قال: وإذا ثبت أن النظر إلى وجه المرأة ليخطبها حلال، خرج بذلك حكمه من حكم العورة، ولأنا رأينا ما هو عورة لا يباح لن أراد نكاحها النظر إليها.

وللحديث بقية إن شاء إلله،

والحمد لله رب العالمين.





الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خاتم النبيين وإمام المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

أما بعد: فقد انتهى بنا اللقاء السابق إلى بيان الأسباب التي أدّت إلى وقوع النزاع بين أهل الشام بقيادة معاوية رضي الله عنه وأهل العراق بقيادة على رضي الله عنه حتى التقى الجيشان في مكان يقال له صفين من سوريا بأرض الشام. وكان ذلك بسبب اختلاف الصحابة بعد مقتل عثمان رضي الله عنه؛ فمعاوية ومَن معه توقّفُوا عن مبايعة الخليفة على رضي الله عنه حتى يُسلّمهم قَتَلة عثمان «وكانوا بين جيشه» ليقتصُّوا منهم. بينما كان على رضي الله عنه ومن معه يرون البيعة أولًا واجتماع الأمّة على إمام هذا أولى وأصحٌ، واعتبروا معاوية ومن معه بغاة.

فكانوا يرون سرعة القصاص مِن قتلة عثمان، وفريق آخر من الصحابة اعتزل الفتنة ولم يشارك فيها كسعد بن أبي وقاص، ومحمد بن مسلمة، وعبد الله بن عمر، ومن وافقهم رضي الله عنهم، وكل هؤلاء رضي الله عنهم اجتهدوا؛ فَهُم بين أجر وأجرين، وكلهم من أهل الجنة، ولا نزاع في ذلك.

ونحن يجب علينا أن نُمسك عمَّا شجَر بينهم، ورحم الله الإمام القرطبي حين قال في تفسيره من سورة الحجرات في المسألة العاشرة: «لا يجوز أن يُنْسَب إلى أحد من الصحابة خطأ مقطوع به؛ إذ كانوا كلهم اجتُهدوا فيما فعلوه، وأرادوا الله عزوجل، وهم كلهم لنا أئمة وقد تُعُبِّدُنَا بِالكفِّ عما شجَر بينهم، وألَّا نذكرهم إلا بأحسن الذَّكر؛ لحرمة الصُّحْبَة، ولنهى النبي صلى الله عليه وسلم عن سبِّهم، وأن الله غفر لهم، وأخبر بالرضا عنهم».

ثم نقل قول الحسن البصري رحمه الله حين سُئلَ عن قتالهم قال: "قتالُ شُهدَهُ أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ورضى الله عنهم، وغبناً عنه وعلموا وجهلنا، واجتمعوا فاتبعنا واختلفوا فوقفنا"، هذا اختصار لما ذكرنا في اللقاء السابق وبيان توقفنا فيما شجر بين الصحب الكرام، ثم نواصل ذكر الأحداث كما يلي:

#### أولًا: حرب الأيام التسعة:

استمرت المعارك بين الفريقين؛ فريق الشام وفريق العراق تسعة أيام من القتال بين الكُرّ والفُرّ والاستراحة والهدنة بدأت بيوم الأربعاء غرة شهر صفر سنة ٣٧هـ الموافق ٢٩/٧/٢٦م، وتوقفت المعركة يوم الجمعة العاشر من صفر بعد ليلة من القتال العنيف أطلق عليها المؤرخون ليلة الهدير؛ لشدة الأصوات التي ارتفعت فيها أصوات التحام المقاتلين والتقاء السيوف والرماح التي تحطمت، ولم يبق إلا تشابك المقاتلين بالأيدي والأسنان، ولك أن تتخيَّل عنف هذه المعركة وعدد القتلى فيها، ويُصنّف ابن كثير في البداية والنهاية جانبًا من المعركة فيقول: "وتعاضوا بالأسنان، يقتتل الرجلان حتى يُثخنا، ثم يجلسان يستريحان، ثم يقومان فيقتتلان كما كانا؛ فإنا لله وإنا إليه راجعون. ولم يزل كذلك دأبهم حتى أصبحوا نهار الجمعة، وصلوا الصبح إيماءً وهم في القتال حتى اتضح النهار وتوجّه النصر الأهل العراق).

ثانيًا: ظهور أصوات العقل والحكمة والدعوة إلى التحكيم: بعد الذي حدث في ليلة الهدير من اقتتال بلغ ذروته، ومن تحرّى القتل في صفر في الجيشين خشى القوم على أنفسهم الهلاك، لو استمر الحال بينهم على ذلك؛ فظهرت أصوات من الطرفين تنادى بوقف القتال حتى لا تضعف الأمة، ويطمع فيها الأعداء، ومن هنا ظهرت فكرة التحكيم أو الاحتكام

إلى كتاب الله وشرعه بواسطة حكمين يرضاهما الطرفان. وهو ما عُرفَ بين المؤرخين بقضية التحكيم.

وباعتراف المحققين المنصفين من المؤرخين، فهذه القضية قيل فيها كلام كثير معظمه باطل أو مكذوب ومفترى يُقصَد به الإساءة إلى طرف على حساب طرف آخر. ونحن بعون الله سنتحرى أقرب الروايات إلى الصواب، والله المستعان.

ومن الروايات التي لا يُتِّهم أصحابها بهوى: رواية الإمام أحمد بن حنبل من طريق حبيب بن أبي ثابت قال: أتيت أبا وائل أحد رجال علي بن أبي طالب، فقال: كنَّا بصفين، فلما استحرَّ القتل بأهل الشام قال عمرو لمعاوية: أرسل إلى عليّ المصحف؛ فادعه إلى كتاب الله فإنه لا يأبي عليك، فجاء به رجِل فقال: بيننا وبينكم كتاب الله: «أَلَرْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُلْعَوْنَ إِلَىٰ كِئَابِ اللَّهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ثُمَّ ا يَتُوَكَّلُ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ وَهُم مُّعْرِضُونَ » (آل عمران: ٢٣) فقال على: نعم أنا أولى بذلك، فقام القراء الذين صاروا بعد ذلك خوارج: بأسيافهم على أكتافهم، فقالوا: يا أمير المؤمنين ألا نمشي إلى هؤلاء حتى يحكم اللَّه بيننا وبينهم؟ فقام سهل بن حنيف الأنصاري رضى الله عنه فقال: أيها الناس اتَّهموا أنفسكم، فقد كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الحديبية، ولو نرى قتالا لقاتلنا، وذلك في الصلح الذي بين رسول الله وبين المشركين، ثم حدَّثهم عن معارضة عمر رضي الله عنه للصلح يوم الحديبية ونزول سورة الفتح على رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال علي: "إن هذا فتح فقبل القضية ورجع، ورجع الناس" (مسند أحمد مع الفتح الرباني). وأظهرسهل بن حنيف رضى الله عنه اشمئزازه ممن

يدعون إلى استمرار الحرب بين الإخوة، وقال: أيها الناس اتهموا رأيكم على دينكم (البخاري ١٨٩٤). وفي هذه الرواية الصحيحة رَدُّ على دعاة الفتنة من مبغضى الصحابة الذين يضعون الأخبار المكذوبة، وينتحلون الأشعار وينسبونها إلى أعلام الصحابة والتابعين الذين شاركوا في صفين ليُظْهروهم بمظهر المتحمِّس لهذه الحرب ليزرعوا البغضاء في النفوس، ويعملوا ما في وسعهم على استمرار الفتنة (وهذه الرواية التي رواها الإمام أحمد كذلك رواها ابن أبي شيبة ولها شاهد عند الإمام البخاري).

#### ثالثًا: قبول التحكيم استجابة لصوت الحكمة:

إن الدعوة إلى تحكيم كتاب الله دون التأكيد على تسليم قتلة عثمان إلى معاوية وقبول التحكيم دون التأكيد على دخول معاوية في طاعة علي والبيعة له؛ تطور فرضته أحداث حرب صفين؛ إذ إنها التي أودت بحياة الكثير من المسلمين، أبرزت اتجاها جماعيًا رأى أن وقف القتال وحقن الدماء ضرورة تقتضيها حماية شوكة الأمة وصيانة قوتها أمام عدوها، وهو دليل على حيوية الأمة ووعيها وأثرها في اتخاذ القرار (دراسة في تاريخ الأمويين،

#### رابعًا: نص وثيقة التحكيم:

بسم الله الرحمن الرحيم

ا) هذا ما تقاضى عليه عليّ بن أبي طالب، ومعاوية بن أبي سفيان وشيعتهما فيما تراضيا فيه من الحكم بكتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم.
 ٢) قضية علي على أهل العراق شاهدهم وغائبهم، وقضية معاوية على أهل الشام شاهدهم وغائبهم.
 ٣) إنا تراضينا أن نقف عند حكم القرآن فيما يحكم من فاتحته إلى خاتمته نحيي ما أحيا وثميت ما أمات؛ على ذلك تقاضينا وتراضينا.

 4) وإن عليًا وشيعته رضوا بعبد الله بن قيس (أبو موسى الأشعري) ناظرًا وحاكمًا، ورضى معاوية بعمرو بن العاص ناظرًا وحاكمًا.

ه) على أن عليًا ومعاوية أخذا على عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص عهد الله وميثاقه وذمته وذمة رسوله، أن يتخذا القرآن إمامًا ولا يعدو به إلى غيره في الحكم بما وجداه فيه مسطورًا وما لم يجدا في الكتاب ردّاه إلى سنة رسوله الجامعة، ولا يتعمدان لها خلافًا، ولا يبغيان لها بشبهة.

آ وأخذ عبد الله بن قيس وعمرو بن العاص على علي ومعاوية عهد الله وميثاقه بالرضا بما حكما به، مما في كتاب الله وسنة نبيه وليس لهما أن ينقضا ذلك، ولا يخالفاه إلى غيره.

٧) وهما آمنان في حكومتهما على دمائهما وأموالهما وأشعارهما وأبشارهما وأهاليهما وأولادهما، لم يعدوا الحق رضي به راض أو سخط ساخط، وأن الأمة أنصارهما على ما قضيا به من الحق مما في كتاب الله.

 ٨) فإن توقف أحد الحكمين قبل انقضاء الحكومة، فلنبعثه وأنصاره أن يختاروا مكانه رجلًا من أهل العدل والصلاح، على أيّ ما كان عليه صاحبه من

#### العهد والميثاق.

- ٩) وإن مات أحد الأميرين قبل انقضاء الأجل المحدود من هذه القضية، فلشيعته أن يولوا مكانه رجلًا يرضون عدله.
- ١٠) وقد وقعت القضية بين الفريقين والمفاوضة ورفع السلاح.
- ١١) وقد وجبت القضية على ما سميناه في هذا الكتاب، من موقع الشرط على الأميرين والحكمين والفريقين، والله أقرب شهيد وكفى به شهيدًا، فإن خالفا وتعديا فالأمة بريئة من حكمهما، ولا عهد لهما ولا ذمة.
- ١٢) والناس آمنون على أنفسهم وأهاليهم وأولادهم وأموالهم إلى انقضاء الأجل، والسلاح موضوع، والسبل آمنة، والغائب من الفريقين مثل الشاهد من الأمر.
- ١٣) وللحكمين أن ينزلا منزلًا متوسطًا عدلًا بين أهل العراق والشام.
- ١٤) ولا يحضرهما فيه إلا من أحبًا عن تراضٍ منهما.
- ١٥) والأجل إلى انقضاء شهر رمضان؛ فإن رأى الحكمان تعجيل الحكومة عجلاها وإن رأيا تأخيرها إلى آخراها.
- ١٦) فإن هما لم يحكما بما في كتاب الله وسنة نبيه إلى انقضاء الأجل؛ فالفريقان على أمرهم الأول في الحدب.
- الما هذا البند السابع عشر خاص بالشهود وهم جمع كبير من الصحابة الأبرار وعلى رأسهم الحسن والحسين ابنا علي، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن جعفر بن أبي طالب من شيعة علي رضي الله عنه، وحبيب بن مسلمة الفهري وأبو الأعور السلمي، وبسر بن أرطأة القرشي ومعاوية بن خديج الكندي من شيعة معاوية رضي الله عنه، وجمع كبير من هؤلاء وهؤلاء واكتفينا بما ذكرنا اختصارًا وكتبت هذه الوثيقة يوم الأربعاء السابع عشر من صفر سنة ٧٧هـ (راجع البداية والنهاية).

#### خامسًا: تحقيق روايات التحكيم:

لما كان لحادث التحكيم بين المتقاتلين في صفين من أهمية بالغة في وقف نزيف الدماء بين المسلمين ولما تربب عليه في تاريخ الدولة الإسلامية السياسي اهتم المحققون من النقاد في نقد رواياته وتحقيقها، وبيان الضعيف منها والموضوع والمقبول، وخصوصًا بعد ما اشتهر بين الناس من رواية الإمام الطبري

التي اتهمت بعض الصحابة بالدهاء والمكر والخديعة وبعضهم بالبلاهة والغفلة، والبعض الآخر بالصراع على السلطة.

ويكفى لإشبات ضعف تلك الرواية ما ذكره النقاد عن سندها واضطراب متنها وقد اهتم د: محمد أمحزون في كتابه المفيد: «تحقيق مواقف الصحابة في الفتن» بهذا الأمر اهتمامًا بالغًا ونقل أقوال أهل العلم فقال: (وقد سبق العلماء المختصون بتصحيح الروايات إلى نقد الرواية الشائعة عن التحكيم عند الإمام الطبري)، وعلى رأسهم القاضي أبو بكربن العربي الذي قال عنها: «وقد تكلم الناس في التحكيم فقالوا فيه ما لا يرضاه الله. وإذا لحظتموه بعين المروءة-دون الديانة- رأيتم أنها سخافة، حمل على سطرها في الكتب في الأكثر عدم الدين، وفي الأقل جهل متين». وكان أبو موسى تقيًّا ثُقفًا فقيهًا عالمًا حسبما بيّناه في كتاب: «سراج المُريدين» أرسله النبي صلى الله عليه وسلم إلى اليمن مع معاذ وقدّمه عمر وأثنى عليه بالفهم، وزعمت الطائفة الركيكة أنه كان أبله، ضعيف الرأي، ومخدوعًا في القول، وأن ابن العاص كان ذا دهاء وأرب حتى ضريت الأمثال بدهائه تأكيدًا لما أرادوا من فساد. اتَّبَع في ذلك بعض الجهال طبعًا، وصنَّفوا فيه حكايات. وهذا كله كذب ما جرى منه حرف قط، وإنما هو شيء أخبر عنه المبتدعة، ووضعه المؤرخون للملوك فتوارثه أهل المجانة والجهالة بمعاصى الله والبدع. (من العواصم). اهـ.

ثم واصل الدكتور محمد نقوله من كلام أهل العلم فقال: وقال ابن دحية الكلبي في كتابه (أعلام النصر المبين في المفاضلة بين أهل صفين) قال أبو بكر محمد بن الطيب الأشعري- الباقلاني-وعلى أنهما لو اتفقا على خلعه حتى يكون الكتاب والسنة المجتمع عليهما يوجبان خلعه أو أحد منهما على ما شرط في الموافقة بينهما، أو إلى أن يبينا ما يوجب خلعه من الكتاب والسنة، وهذا ما نصت عليه وثيقة التحكيم كما سبق بيانه، وأكمل الباقلاني كلامه فقال: والكتاب والسنة يُثُبِّتَانِ إمامة علي رضي الله عنه، ويُثْنيَان عليه ويُعَظَّمَانه ويشهدان بصدقه وعدالته وقرابته من سيد المرسلين صلى الله عليه وسلم وما خُصَّ به من القدُم في العلم والمعرفة بالحكم، ووفور

الحلم، وأنه حقيقٌ بالإمامة وأهلٌ لحمل أعباء الخلافة. اه. (بتصرف يسير من كلام الباقلاني). ثم عقب الدكتور محمد أمحزون بقوله: "ومن الملاحظ أن التحكيم كان سببًا مباشرًا في الخلاف بين على رضى الله عنه والخوارج، وقد انتهى أمرهم إلى أن قاتلهم رضى الله عنه فهزمهم في موقعة النهروان هزيمة نكراء، فبيتوا أن يقتلوه، فما أمكنهم إلا أن اغتالوه، فاستشهد رضي الله عنه في صلاة الفجر من يوم الجمعة بسبع بقين من شهر رمضان سنة ٣٧هـ حين طعنه (أشقى الآخرين) عبد الرحمن بن ملجم الخارجي، وكلف الخوارج مَن يقتل معاوية وعمرو بن العاص، وبدأت الفتن تجتاح الأملة، ولم يَعُد من سبيل للعودة إلى طريق القويم الذي أراد الحكمان أن يضعا الأمة عليه، ويحلا الخلاف بين أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنصارهم من خلاله) انتهت نقول د. محمد أمحزون وتعليقاته والتي أثبتت دحض الروايات المكذوبة، كما أثبتت صدق الحكمين فيما ذهبا إليه وصدق أصحاب الشام بقيادة معاوية رضي الله عنه، وصدق على رضى الله عنه ومن معه، ورغبة الجميع في الصلح وحقن الدماء.

وإن كان لنا من قول نختتم به هذا اللقاء؛ فإننا نضيف ليس التحكيم هو سبب الخلاف بين على رضى الله عنه والخوارج في المقام الأول، وإنما أصل الخلاف في اتباء الهوى والبعد عن منهج الكتاب والسنة، وما عليه سلف الأمة، وهذا الهوى جعل الروافض يرون الأخبار الكاذبة التي تسيء إلى أصحاب النبي رضي الله عنهم واتباع الهوى كذلك جعل الخوارج الذين كانوا يسمون القراء قبل خروجهم على عليّ رضي الله عنه؛ لأنهم كما وصفهم النبي صلى الله عليه وسلم: «يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم»، ولذلك تجرأوا على تكفير المسلمين بل كفروا الصحابة مثل على، ومعاوية وعمرو بن العاص فدُبِّرُوا قتلهم فنجحوا في اغتيال على ولم يتمكّنوا من قتل معاوية وعمرو بن العاص لحكمة أرادها الله سبحانه وتعالى، وهكذا يتلاعب الهوى بأصحابه، ويجنح بهم عن سواء السبيل.

نسأل الله أن يجنّبنا اتباع الأهواء، وأن يرزقنا وإياكم الثبات على دينه الحق إلى يوم أن نلقاه. الحمُّدُ لله يعز الإسلام بعزته، وينصر المسلمين، ويدحض المتخاذلين، فسبحانك ربي ما أعظمك،

I VITALANDO

فما أشبه اليوم بالبارحة، لقد أصبح الحنق والحمق والكيد والتدبير للإسلام والمسلمين سمة لأعداء الإسلام ليل نهار، وإن من غيوم الفتن التي تصاعد دخانها في أنحاء المعمورة، ما مُنيَ به الإسلام والمسلمون من حملات ظالمة وهجمات عاتية من أقوام علا الكيدُ من مراجل قلوبهم، حُمقًا على الإسلام والمسلمين، ولم يهتدوا للوقوف على معاني الإسلام، فناصبوه العداء والهجوم رافعين عقيرتهم أن الداء آت من الإسلام، مطالبين بتغيير مناهجه وتشويه مباهجه، وليعلنوا صاغرين -رضوا أم أبوا- أن عرض الإسلام بمحاسنه وعالميته طوق النجاة للعالم أجمع من تحديات تيار العولمة المعاصرة التي يريدون لنا بالكذب والبهتان الذوبان فيها، ولكنَّ اللَّه سبحانه حافظُ دينه ومُعزَّ الإسلام ولو كره الكارهون.

### الحقد الغربى الدفين ضد الإسلام، وعنصرية ماكرون

أقام الرئيس الفرنسي إيمانويل ماكرون الدنيا ولم يُقعدها منذ تصريحاته التي أدلي بها في خطابه الذي ألقاه يوم الجمعة الماضي الثاني من أكتوبر ٢٠٢٠م، في أحد أحياء ضاحية باريس، والذي قال فيه: "إن الإسلام ديانة تعيش اليوم أزمة في كل مكان في أنحاء العالم". وقد سعى ماكرون في خطابه إلى إبراز ملامح خطته التي جرى الحديث عنها مرارًا، والتي تسعى لحاربة النزعات الانفصالية كما يدعى في المجتمع الفرنسي، وقد جاء حديث ماكرون عن الإسلام تحديدًا، وقوله بأن على فرنسا التصدي إلى الانعزالية الإسلامية الساعية إلى إقامة نظام مُواز للجمهورية. وقد أثار قوله ردود أفعالُ من ُداخل فرنسا وفي أنحاء مختلفة من العالم الإسلامي.

وقد أعريت الهيئات والجمعيات المثلة للمسلمين في أنحاء فرنسا عن مخاوفها من أن تسهم

الأزهر الشريف يدحض خطاب الكراهية لماكرون ضد الإسلام والسلمين

اعداد الم

جمال سعد حاتم

äals boom

التحليا المستمامين aols book

تصريحات الرئيس الفرنسي وخطته المرتقبة إلى الخلط بين الدين الإسلامي، وتصرفات المتطرفين المحسوبين ظلمًا على الإسلام والمسلمين.

وقد أعلن الرئيس الفرنسي ماكرون عن خُطط لسنّ قوانين أكثر صرامة للتصدّي لما أسماه بـ«الانعزال الإسلامي»، والدفاع عن القيم العلمانية.

وفي خطاب طال انتظاره، قال ماكرون: «إن أقلية من مسلمي فرنسا الذين يُقدُر عددهم بنحو ستة ملايين مسلم، ويشكلون الحالية الأكبر في أوروبا يواجهون خطر تشكيل مجتمع مضاد». وتشمل مقترحاته فرض رقابة أكثر صرامة

على التعليم، والسيطرة على التمويل الأجنبي للمساحد، ويواحه ماكرون ضغوطا لمواحهة التطرف الإسلام على حد قوله!! والتي وضعها الكثيرون في شتّى أنحاء العالم بأنها محاولة لقمع الاسلام ف فرنسا.

وبينما تضم فرنسا أكبر تجمع ومجتمع إسلامي في أوروبا الغربية، يشتكي كثيرون من أن السلطات الفرنسية تستخدم مبادئ العلمانية لاستهدافهم على وجه الخصوص، مثلما حدث في مسألة حظر الحجاب.

إن قول الرئيس الفرنسي «إن الإسلام دين بمر بأزمة في جميع أنحاء العالم، ونحن لا نرى هذا في بلدنا فقط»، سيقود الإجراءات التي أعلنها ماكرون كتشريعات مقترحة سيطرح أمام البرلمان الفرنسي قبل نهاية العام.

### الأزهر يرفض اتهامات ماكرون ويصفها بالعنصرية

استنكر مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف التصريحات الأخيرة الصادرة عن الرئيس الفرنسي والتي قال فيها: إن فرنسا ستعمل على مكافحة «الانفصالية الإسلامية». وقد جاء في بيان صدر عن المجلس في ٢٠٢٠/١٠/٣ أكد فيه رفضه الشديد لتلك التصريحات التي تنسف كل الجهود المشتركة بين الرموز الدينية للقضاء على العنصرية

والتمييز والتنمر ضد الأدبان، مؤكدًا على أن مثل هذه التصريحات العنصرية من شأنها أن تؤجِّج مشاعر ما يزيد على ملياري مسلم ممن يتبعون هذا الدين الحنيف في أنحاء العالم. وشدُّد مجمع البحوث على أن إصرار البعض على الصاق التُّهم الزائفة بالإسلام أو غيره من الأديان كالانفصالية والانعزالية هو خُلْطُ معيب بين حقيقة ما تدعو إليه الأديان من دعوة للتقارب بين البشر وعمارة الأرض، وبين استغلال البعض لنصوص هذه الأدبان وتوظيفها لتحقيق أغراض هابطة.

ودعا المجمع هؤلاء الذين يدعمون هذه التَّهُم إلى التخلُّي عن أساليب الهجوم على الأديان، ووصفها بأوصاف بغيضة؛ لأن ذلك من شأنه أن يقطع الطريق أمام كل حوار بنَّاء، كما أنه يدعم خطاب الكراهية ويأخذ العالم في اتجاه من شأنه أن يقضي على المحاولات المستمرة للوصول بهذا العالم إلى مجتمع يرسخ للتعايش بين أبنائه ويقضى على التفرقة والعنصرية.

#### وزير الداخلية الفرنسي يهاجم الإسلام

وفي سياق متصل مع التطرف اليميني الذي أصبح يعلن كراهيته وحمقه على الإسلام والمسلمين، قال وزير الداخلية الفرنسي الحديد جيرالدارمانين: "إن الإسلام السياسي بمثل عدوًا قاتلاً للجمهورية الفرنسية"، وهو ما يتسق مع تحذيرات الرئيس الفرنسي ماكرون.

ويشار إلى أن وزير الداخلية الجديد ينتمي إلى التيار اليميني، ويبلغ من العمر ٣٧ عامًا، وهو حليف للرئيس الفرنسي ماكرون منذ عام ٢٠١٧م، وكان قد طُرح اسمه وزيرًا للداخلية في آخر تعديل حكومي واسع النطاق.

ومن المعروف أن الرئيس الفرنسي بعد انخفاض اسمه في بيانات استطلاع الرأي استعدادًا للانتخابات المقبلة يحاول كسب تعاطف اليمين المتطرف لرفع أسهمه الانتخابية على علمة التحرير المهم

حساب الإسلام والمسلمين.

أذناب اليمين المتطرف في الدانمرك يحرقون نسخًا من القرآن وضمن مسلسل إثارة الكراهية ضد الإسلام والمسلمين قام أحد زعماء اليمين المتطرف في الدانمارك بحرق نسخ من القرآن الكريم في منطقة يقطنها المهاجرون، وقد قامت مجموعة «راسموس بالودان»، على رأسها رئيس الحزب القرآن الكريم، بذريعة الاحتجاج على إقامة صلاة الجمعة أمام مبنى البرلمان الدانماركي، قائلاً؛ بأنه وأعضاء حزبه المناهضين للهجرة في قائلاً؛ بأنه وأعضاء حزبه المناهضين للهجرة في المنطقة المشار إليها، مضيفًا أنه ومؤيدوه يقولون الحقيقة عن الإسلام، مبديًا قناعته بأن الدين الإسلامي يتناقض مع القيم الغربية والأوروبية، خاصة الدانماركية.

وقد نظمت جموع من السكان المحليين في المنطقة مظاهرة مضادة في نفس الموقع تعبيرًا عن الاشمئزازإزاء ما فعله هذا الحزب المتطرف وزعيمه بالودان الذي أسس حزبه المناهض للهجرة في عام ٢٠١٧م، مؤجّبًا العنف في البلاد التي يتعايش فيها المهاجرون من جنسيات مختلفة.

وقد تقدم البرلماني المتطرف في الدانمارك بطلب مكتوب إلى الشرطة للحصول على رخصة للتظاهر في العاصمة السويدية ستوكهولم للتظاهر في خمس مناطق من العاصمة السويدية؛ حيث يخطط «سترام كورس» لحرق نسخ من القرآن الكريم فكل منطقة.

وقال في منشور على حسابه: إن الغرض من المظاهرة هو السخرية من الإسلام - على حد وصفه- وقد علق رئيس الوزراء السويدي على طلب الحزب اليميني المتطرف في الدانمارك؛ لدخول السويد والتظاهر والإساءة للآخر من قائلاً: «من الذي سيسمح له بالدخول؟ أم هو قرار رسمي من حكومة السويد، مضيفًا بأنه لا يفهم الربط بين حرية التظاهر، ومن يقومون باستمرار باستفراز وإهانة وإذلال الآخرين بما لا هائدة منه

سوى إثارة الحمق والضغائن وأنه يجد صعوبة شديدة في رؤية فائدة من جراء تلك الأفعال الثيرة للكراهية .. اهـ.

#### العنصرية الأوروبية. . والتطاول على القرآن الكريم

ومع انتشار الموجه الثانية من وباء كورونا المنتشر بشراسة في كثير من دول العالم، إلا أن العالم لم يستفد من الدروس المستفادة من هذا الوباء الذي حطَّم اقتصادات العالم كله، وأظهر للعالم أنه ما يجب أن يكون هناك صراعات من أي نوع من الأنواع، بل إن التعاون والتقارب وإنهاء الصراعات يجب أن يكون بديلاً عاجلاً للصراعات في المناطق المختلفة، ولكن الدروس والعبر لم يستوعبها أحد، وبقي العالم كما هو يعيش في غيه.

وما زالت العنصرية الأوروبية تطاول مداها، وما زالت العقلية الغربية تعيش حالة من الفوقية واحتكار الأخرين، رغم ما ملثوا به الدنيا حديثًا عن الحريات الزائفة والحضارة الراقية، فها هو عضو مجلس النواب وزعيم حزب الحرية اليميني المتشدد، والذي طالب النائب العام النمساوي مجلس النواب برفع الحصانة عن عضو مجلس النواب المتطرف «نوربرت هوفر» للتحقيق معه بسبب تصريحاته المسيئة للقرآن الكريم في أثناء تجمع انتخابي في فينا.

وكان هوفر قد تطاول على القرآن الكريم قائلاً:
«إن كورونا ليس خطرًا أعزائي عليكم، القرآن أخطر أؤكد لكم».

ومن جانبها قدمت الجمعية الإسلامية بالنمسا بلاغًا إلى النائب العام اتهمت فيه رئيس حزب الحرية بالتحريض ضد المسلمين وازدراء الأديان، وطالبته بالاعتدار عن تلك الإساءة.

وبدوره استنكر مرصد الأزهر لمكافحة التطرف، ذلك التطاول المشين على القرآن الكريم من قبل زعيم ما يسمى بحزب الحرية (إنها الحرية الغربية في د المتطرفين منهم) اليميني الشعبوي بالنمسا، لافتًا إلى تكرار الإساءة للإسلام، والعنصرية ضد المسلمين في محافل الحزب

Mail ads by

وتصريحاته ومقابلاته.

وقد أكد المرصد أن تلك الإساءات المتكررة عداء واضح للإسلام، وتحريض صريح ضد المسلمين، من شأنه أن يُحدث شقاقا مجتمعيًّا داخل الدولة، ويعطى مسوغا لتبرير أعمال العنف والإرهاب التي ترتكبها جماعات البمين المتطرف بحق المسلمين في القارة الأوروبية بشكل عام، والنمسا على وحه الخصوص.

ولكن هؤلاء هم الغرب، من بدّعون كذبًا وبهتانًا أنهم أصحاب الحضارات والحريات الموهمة، ولكن الإسلام بإذن الله سيعلو وينتشر في أنحاء المعمورة رغم أنف الحاقدين، والله سيحانه مُتمّ نوره ولو كره الكافرون، وهو القائل في كتابه الكريم: « إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ (أ) وَرَأَنْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ في دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا آ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفَرُهُ إِنَّهُ، كَانَ تَوَّاكًا» (النصر: ١-٣)، وهو القائل- عز شأنه-: « وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَيَّ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوْا لَفَكَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكِنتِ مِّنَ ٱلسَّكَمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَاكَانُواْ يَكْسِبُونَ » (الأعراف: ٩٦).

فلماذا يتبجح الغرب بحضارته، وحالهم كسراب بقيعة بحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئًا، فهم اليوم في حيرة وتيه، وليس لهم من ملجأ ينقذهم من مأساتهم إلا الإسلام.

فلقد قادتهم حضارتهم المزعوم إلى الهلاك والانحطاط والشذوذ والسفه والحماقة، رغم تقدمهم العلمي والصناعي، ولكنهم كما يقول الله عز وجل: « يَعْلَمُونَ ظَهِرًا مِّنَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ ٱلْأَخِرَةِ هُرْغَافِلُونَ » (الروم: ٧)؛ فأرواحهم خالية وحاوية من القيم والأخلاق ولذة الإيمان ولا يعرفون من حياتهم إلا المادة وإرضاء شهواتهم.

#### صفعة على وجه ماكرون من الرهينة الفرنسية

«صوفي» التي أصبحت «مربم»، وهي صفعة أخرى من المواطنة الفرنسية التي كانت محتجزة في مالي كرهينة، ثم أطلق سراحها في عملية تبادل للأسرى، واستقبلها الرئيس الفرنسي ماكرون فور وصولها إلى فرنسا. وفي المطار صدمت صوفي الرئيس الفرنسي بإعلانها إسلامها، وأنها أصبحت

«مربم»، وأكدت أنها ستدعو وتطلب البركة من الله من أجل مالي.

وتجدر الإشارة إلى أن صوفي كانت قد احتُجزت مع أوروبيين آخرين من قبل تنظيم القاعدة في مالي، وتم الإفراج عنهم بعد الانقلاب الذي حصل هناك مؤخرًا بعد أربع سنوات من اختطافها.

#### عودة الحياة باستئناف مناسك العمرة

وإذا كان فيما سبق من المقال إيلامٌ لقلب كل مسلم، إلاَّ أن الله سبحانه أراد يكون الختام فرحًا وسرورًا يدخل على قلب كل مسلم؛ فبعد توقف بسبب الإجراءات الاحترازية جرّاء وباء كورونا التى ألمت بالعالم أجمع قرابة سبعة أشهر، تعلن السلطات السعودية للمسلمين في العالم أجمع بدء تنظيم العودة التدريجية بالسماح بأداء مناسك العمرة على مراحل؛ حيث تبدأ في الرحلة الأولى بستة آلاف معتمر في اليوم، وهو بمثل ٣٠٪ من الطاقة الاستيعابية العدلة بُغية مراعاة الإجراءات الصحية الاحترازية داخل المسجد الحرام.

وفي ۱۸ أكتوبر ۲۰۲۰م سيسمح بوصول أعداد المعتمرين حيث يصل العدد إلى خمسة عشر ألف معتمر، ومع بداية نوفمبر سيسمح للزوار من دول معينة تعتبر آمنة بالمشاركة في مناسك العمرة حيث تصل النسبة إلى ١٠٠٪ من الطاقة الاستيعابية بمراعاة الإجراءات الاحترازية، وتقدر بعشرين ألف معتمر.

وعندما تقرر السلطات المعنية إنهاء حظر كورونا سوف يسمح بأداء العمرة للمقيمين في الملكة والقادمين من الخارج بنسبة ١٠٠٪ من الطاقة الاستبعابية الطبيعية.

وقد بلغ أعداد المشاركين في مناسك العمرة في العام الماضي ١٩ مليون مسلم على مدار العالم. فاللهم رُدِّنا إلى بيتك الحرام، ومسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم ردًّا جميلاً، حُجَّاجًا وعُمَّارًا وزائرين، وأعزَّ الإسلام والمسلمين، واحفظ بلادنا من كيد الكائدين، آمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

# تتجاري بهم الأهواء

الحمد لله كما ينبغي لجلال وجهه وعظيم سلطانه، وصلاة وسلامًا على نبيه المصطفى ورسوله المجتبى محمد صلى الله عليه وسلم، وبعد:

فلعل من نافلة القول أن يقال: يجب على أهل العلم أن ينصحوا لله تعالى، وأن يقولوا بالحق بضوابطه الشرعية، قال تعالى: «أَلَّ وُخُذْعَلَيْم مِيثَقُ اللَّكِتَبُ أَن لَا يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقِّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ فَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ فَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ فَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ الْحَقَ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَاللَّالُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّالِينِ لَيَقُونُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ » (الأعراف: 179).

وقد يظن كثير من الناس أن قول الحق هو تتبع المثالب، وجمع المعايب، وتصيد الأخطاء، وإعلان مواطن الزلل، ونشر الأخطاء، وتثوير الناس، ونشر الفرقة.

وقد قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم-: «إذا سمعتم الرجل يقول: هلك الناس، فهو أهلكُهُم». أخرجه مسلم (٢٦٢٣) من حديث أبي هريرة - رضي الله عنه -.

قال الخطابي في غريب الحديث (١/ ٥٣٦): «يكون ذلك في الرجل يولع بذكر الناس، وإحصاء عيوبهم، وعد مساويهم، فهو لا يزال يقول: هلك الناس، وفسدت نياتهم، وقلت أماناتهم، ويذهب بنفسه عجبًا، ويرى لها على الناس فضلاً، يقول: فهذا بما يناله في ذلك من الإثم أشد هلاكًا وأعظم وزرًا».

وقد يظن آخرون أن جمع الكلمة، وتأليف القلوب، ونشر الفأل، والدعوة إلى الصبر من الخور والضعف عن كلمة الحق، بل وقد يعده بعضهم نفاقًا.

وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم للأنصار: «إنكم ستلقون بعدي أثرة فاصبروا حتى تلقوني على الحوض» أخرجه البخاري (٣٧٩٢)، ومسلم (١٠٦١).

وقد يظن آخرون أن بيان حكم الله تعالى في قضايا الأمة ونوازلها والصدع به من تفريق الكلمة.

# اعداد کے محمد عبد العزیز

وقد قال تعالى: « وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ الّذِينَ أُونُواْ الْكِتَبَ لَنْكِينَا أُونُواْ الْكِتَبَ لَلْكِينَا اللّهُ مِيثَقَ اللّهَ مَا يَشَكَرُوهُ وَرَآءً طُهُورِهِمْ وَاشْتَرُواْ بِهِ مُّنَا قَلِيلًا فَيْسَ مَا يَشْتَرُونَ » (آل عمران: ۱۸۷) فأخذ الله الميثاق عليهم أن يبينوا الحق فلا يضيع في الأمة، وعابهم باستدباره وراء ظهورهم وكتمانه عن الأمة.

#### لاذا قدمت بهذه المقدمة الطويلة؟

قدمت بها لأني رأيت فئامًا من الناس قد انقسموا إلى أنحاء متفرقة فمنهم:

- من أولع بجمع زلات أهل العلم وأخطائهم وأغلاطهم فطار به في كل أفق ينشرها، ولم يقبل منهم عذرًا، ولم يفرق بين محسنهم الذي غلب عليه الصواب في القول والعمل، ومسيئهم الذي غلب عليه الخطأ والزلل، وبين من أصله البدعة ومن أصله السنة، بل راح يبحث عن كلمة من هنا أو هناك ليسقطهم.

وقد قال رسول الله عليه السلام بيا معشر من آمن بلسانة ولم يدخل الايمان قلبة لا تغتابوا المسلمين ولا تتبعوا عوراتهم فانه من يتبع عوراتهم يتبع الله عورته يفضحة في بيته اخرجه ابوداود (٤٨٨٠) من حديث أبي برزة الأسلمي.

قد قال الحافظ ابن عساكر في تبيين كذب المفتري (ص ٢٨): «واعلم يا أخي – وفقنا الله لمرضاته، وجعلنا ممن يخشاه ويتقيه: أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصهم معلومة؛ لأن الوقيعة فيهم بما هم منه براء أمره عظيم، والتناول لأعراضهم بالزور والافتراء مرتع وخيم، والاختلاف على من اختاره الله منهم لنشر العلم خلق ذميم،»

. ومنهم من أولع بجمع أخطاء الحكام وزلاتهم

وأغلاطهم وراحوا يذيعونها في الأفاق ويشنعون عليهم بغية تفريق الكلمة وكسر السلطان وإزالة مهابته من القلوب، ولم يفرقوا بين الأمر بطاعته في المعروف دون المنكر، وبين دعوى الخوارج والبغاة الداعين للخروج على حكام الجور.

وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إنه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم، ولكن من رضي وتابع.

قالوا: أفلا نقاتلهم؟

قال: لا، ما صلوا» أخرجه مسلم (١٨٥٤).

فجعل النبي صلى الله عليه وسلم الناس مع حكامهم إذا رؤوا منهم المنكر على ثلاثة أصناف: الأول: من رأى المنكر فلم يستطع أن ينكره بلسانه، فكرهه بقلبه ولم يقرهم عليه، فهذا برئ من إثمهم الذي اقترفوه.

قال القاضي عياض في إكمال المعلم (٢ ٢٢٤): «المعاقبة على السكوت على المنكر إنما هو لمن رضيه، وأعان فيه بقول أو فعل أو متابعة، أو كان يقدر على تغييره فتركه.

فأما مع عدم القدرة فبالقلب وعدم الرضابه، كما فسره بعد في الحديث الآخر؛ أي: كره بقلبه وأنكر بقلبه».

الثاني: من رأى منهم المنكر فأنكره بلسانه وهذا له حالان:

الحال الأول: أن يكون عند الحاكم بالموعظة الحسنة سرًّا دون تهويل، وقد قال الله لموسى وهارون صلى الله وسلم عليهما: «أَذْهَبَا إِلَى فَرُعُونَ إِنَّهُ, طَغَى ﴿ اللهُ وَسِلم عليهما: «أَذْهَبَا إِلَى فَرُعُونَ إِنَّهُ, طَغَى ﴿ اللهُ عَلَيْهُ مُؤَلِّا لَيُنَا لَعَلَهُ, يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ » (طه: ٤٣).

وعن طارق بن شهاب - رضي اللّه عنه - «أن رجلاً سأل النبي صلى الله عليه وسلم، وقد وضع رجله ... في الغرز: أي الجهاد أفضل؟

قال: كلمة حق عند سلطان جائر». أخرجه النسائي (٤٢٠٩).

الحال الثاني: أن يكون إنكار المنكر في العلن والجهر ليتقيه الناس ولا يفعلونه، فهذا من الميثاق الذي أخذه الله على العلماء.

لكن يكون ذلك دون تعيين لفاعله، ودون تشهير

قال القاضي عياض في إكمال المعلم (٢٦٤/): «وقوله: "فمن كره فقد برئ، ومن أنكر فقد سلم ": أي: من معاقبة الله له على الإقرار على المنكر، وبرئ بكراهيته من الرضا والمتابعة، وفيه حجة على لزوم قول الحق وانكار المنكر.»

الثالث: من رأى المنكر فرضي به، وتابع عليه، وربما برر له؛ فيلبس الحق بالباطل.

قال النووي في شرح مسلم (١٢ /٢٤٣): «ولكن الإثم والعقوبة على من رضي وتابع».

وهؤلاء ثلاثة أقسام:

الأول: من رأى الإثم أو علم به فرضيه بقلبه، وإن لم يفعله.

الثاني: من رأى المنكر أو علم به فرضيه بقلبه، وتابع عليه بعمله.

الثالث: من رأى المنكر أو علم به فرضيه بقلبه، وتابع عليه بعمله، وربما برر له، إما بجهل، أو بالكذب على الله، فلبس الحق بالباطل فهؤلاء أشدهم إثمًا.

قال تعالى: «يَتَأَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَبِعُوا خُطُوْتِ الشَّيَطُنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِينُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا نَعْلَمُونَ » يَأْمُرُكُم بِالسُّوِّ، وَالفَحْسَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ » (المعقرة: ١٦٨، ١٦٩).

وقال تعالى: « وَلَا نَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَكُ مُ ٱلْكَذِبَ هَذَا حَلَلُ وَهَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَيَرُواْ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَيَرُونَ عَلَى اللهِ ٱلْكَذِبَ لا يُفْلِحُونَ » (النحل: ١١٦).

وقد سئل صلى الله عليه وسلم عن منابذة السلطان بالسيف إذا أظهر المنكر، وهذا السؤال يدل على أمرين:

الأول: نزع اليد من الطاعة.

الثاني: السعي في خلعهم بالسيف.

فأجاب صلى الله عليه وسلم بالنفي ما أقاموا في الأمة الصلاة، فدل الأمة على علامة ظاهرة.

قال في تحفة الأحوذي (٦ /٤٤): «أي: لا تقاتلوهم ما صلوا، إنما منع عن مقاتلتهم ما داموا يقيمون الصلاة التي هي عنوان الإسلام حذرًا من هيج الفتن واختلاف الكلمة وغير ذلك مما يكون أشد نكاية من احتمال نكرهم والمصابرة على ما ينكرون منهم».

هذه الكلمات نصيحة من مشفق، فما كان فيه من صواب فمن الله، وأستغفر الله من الأخرى.



الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، والصلاة على خاتم المرسلين.

أما بعد: فمن أعظم العبادات والقربات إلى الله عزّ وجلّ: برّ الوالدين؛ حيث أكّد سبحانه في كتابه العزيز على البر بالوالدين والإحسان إليهما ورعايتهما والعناية بهما، ولعظم هذا الأمر قرن الله سبحانه وتعالى برّهما بعبادته؛ اهتمامًا بهما وتعظيمًا لشأنهما.

وقد بين الله سبحانه وتعالى صُور البر المتعددة والمختلفة بالوالدين.. كما سيأتي في ثنايا هذا المقال، أسأل العلي القدير أن يغفر لي ولكم تقصيرنا مع والدينا.

قَالَ الله تَعَالَى في سورة الإسراء: «وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا مَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبُالُولِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ الْكِبَرَ الْحَبَرُ الْكَالَمُ اللهُ مَا أَوْ كِلاَهُمَا وَقُل لَلْهُمَا أَفِّ وَلَا نَتَبُرُهُما وَقُل لَهُمَا وَقُل لَهُمَا وَلَا نَتَبُر هُمَا وَقُل لَهُمَا وَقُل كَالَّمُ مَوْلًا كَيْ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ الْإسراء: ٢٣- ٢٤). وقُل رَبِّ الرَّمْهُما كَمَا رَبِّيْ إِن صَغِيرًا » (الإسراء: ٣٣- ٢٤). وقال رَبِّ المُعَلَى فَي اللهُ مَا مَنْ الرَّاسُنَ بِولِلَيْهِ وَقَالَ تَعَالَى فَي عَلَى وَهِنِ وَفِصَلُهُ, فِي عَلَيْنِ أَنِ الشَّكُرُ لِي وَلَوْلَيْهِ وَلَوْلَيْهِ وَلَوْلَيْهِ إِلَى الْمُسِيرُ » (القمان: ١٤).

وَبَرُ الوالدين مَن أعظم أبواب الخير، وقد جاء ذلك في الحديث الذي سأل فيه عبد الله بن مسعود النبي صلى الله عليه وسلم قائلاً: أي الْعَمَل أَحَبُ إِلَى الله عَلَل المَسلم قائلاً: أي الله عَلَل الله عَلَى وَقْتها"، قال: ثمَ أيُ عَلَى وَقْتها"، قال: "أَجْهَادُ قَال: "أَلْجِهَادُ فَي سَعِيل الله " (مَتفق عليه).

وكثير منا يقع في عقوق الوالدين وهو لا يدري،

اعداد المعام رفعت

بل ويظن أنه بار بهما.

فبر الوالدين من أجل القربات إلى الله سبحانه وأفضل الأعمال، والأكرم للمسلم أن يقوم على حاجة والديه من أن يقوم ليله في صلاة وقراءة قرآن، وفي كل خير؛ فالاهتمام بالوالدين أفضل من حج التطوع أو العمرة أو نحو هذا من أنواع البر والمعروف الأخرى التي حثنا عليها ديننا الحنيف. وفي السنة النبوية أنه أقبل رجل على الرسول صلى الله عليه وسلم فقال: أبايعك على الهجرة والجهاد؛ أبتغي الأجر من الله، فقال: "فهل من والديك أحد حيّ؟". قال: نعم. بل كلاهما. فقال النبي: "فترجع إلى والديك، فأحْسِنْ صُحْبَتَهُما" النبي: "فارجع إلى والديك، فأحْسِنْ صُحْبَتَهُما" (رواه مسلم).

وفي رواية أخرى لمسلم قال النبي: "ففيهما فجاهد" (رواه مسلم).

ومن هنا يتبين لنا أهمية برّ الوالدين والحرص عليه وأنه أفضل من صيام التطوع، ومن قيام الليل، ومن حج التطوع، ومن عمرة النفل.

#### مُخْتَالًا فَخُورًا » (النساء:٣٦).

فأكدت الآية الكريمة على أن الله عزوجل قد أوجب على المسلمين حقوقاً للوالدين وقرنها بعبادته الخالصة له سبحانه وتعالى؛ وذلك لقدرهما وفضلهما على الأبناء بعد فضل الله عليهم.

فإذا نظر الإنسان في حاله ونفسه وطريقة تعامله مع والديه لوقف على شدة التقصير مع أن هذا من أفضل الأعمال، ولربما اعتقد أنه يضحي من أجلهما وهو مقصر في أبسط الحقوق الواجبة عليه.

#### حق الوالدين على الأبناء:

الوالدان أحق الناس بالوفاء والعناية والرعاية، لما قاما به من عطاء وتفان وحُبَ الأوالادهما دون التظار مقابل،قال تعالى: (وَفَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُواْ إِلَا إِنَّهُ وَإِلَوْلِائِيْنِ إِحْسَنَاً إِمَّا يَبَلُغُنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ لِلَّا مَبُلُغُنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ لِلَا مَبُرهُما وَقُل لَهُما فَوَلًا لَهُما فَوَلًا كَلَاهُما وَلَا نَهُرهُما وقُل لَهُما فَوَلًا كَرُيمًا) (سورة الإسراء: ٢٣)؛ والوالدان يحتاجان أكثر إلى الإحسان في التعامل معهما وهما في مرحلة الشيخوخة وعدم إظهار الضيق من طلباتهما ولو كانت كثيرة ومتكررة، كما يحتاجان إلى عدم مجادلتهما أو الكذب عليهما، ثم الدعاء لهما بالرحمة والغفران بعد موتهما.

والإسلام قد اختص الأم بمزيد من البر؛ لحاجتها وضعفها وسهرها وتعبها في الحمل والولادة والبرضاعة. والبر يكون بمعنى حُسْن الصحبة والعشرة وبمعنى الطاعة والصلة؛ فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: "جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله، من أحق الناس بحسن صحابتي؟ -يعني: صحبتي، قال: أمك، قال: ثم مَن؟ قال: أمك، قال: ثم مَن؟ قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أمك، قال: أمك، قال: ثم من؟ قال: أمك، قال: أمك، قال: أمك عليه).

قال: أمك، ثم أمك، ثم أمك، ثم أباك، ثم أدناك أدناك". أدناك". فهذا الحديث يبين فضل الأم ومنزلتها، وأن الأم لها من الحق في هذا الجانب وهو حسن الصحبة ثلاثة

#### عقوق الوالدين من أكبر الكبائر

أضعاف ما للأب.

ففي الحديث المتفق عليه؛ عن أبي بَكرة نَفيع بن الحارث رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ألا أنبئكم بأكبر الكبائر؟ ثلاثاً،

يعني قالها ثلاث مرات، قلنا: بلى يا رسول الله، قال: الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وكان متكئا فجلس، فقال: ألا وقول الزور وشهادة الزور، فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت".

وقد اتفق أهل العلم على أن بر الوالدين فرض، وعلى أن عقوقهما من الكبائر، وذلك بالإجماع.. وعن أبي بكرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "كل الذنوب يؤخر الله تعالى ما شاء منها إلى يوم القيامة إلا عقوق الوالدين، فإن الله يعجله لصاحبه في الحياة قبل الموت" (رواه الطبراني في الكبير والحاكم في المستدرك).

#### بر الوالدين بعد المات

المسلم مأمور ببرّ والديه في حياتهما، وبعد موتهما؛ بالدعاء لهما بالرحمة والمغضرة، وتنفيذ وصيتهما في غير معصية الله والوفاء بعهدهما، وإكرام أصدقائهما.

#### الأثار المترتبة على بر الوالدين:

أكدت النصوص الشرعية على أن لبر الوالدين آثارًا طيبة على الأبناء، منها:

١- الفوز بالجنة:

عن أبي هريرة عن النبي قال: "رغم أنفه، رغم أنفه، رغم أنفه"، قيل: من يا رسول الله؟ قال: "من أدرك والديه عند الكبر أحدهما أو كليهما ثم لم يدخل الجنة"(رواه مسلم).

٧- من أحب الأعمال إلى الله:

عن أبي عبد الرحمن عبد الله بن مسعود قال: سألت النبي أي العمل أحب إلى الله؟ قال: "الصلاة على وقتها". قلت: ثم أي؟ قال: "برالوالدين". قلت: ثم أي؟ قال: "الجهاد في سبيل الله" (متفق عليه). ٣- رضا الرب في رضا الوالدين:

عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "رضا الرب في رضا الوالدين، وسخط الرب في سخط الوالدين" (رواه الترمذي وصححه ابن حبان والحاكم).

البر منجاة من مصائب الدنيا، بل هو سبب تضريج الكروب وذهاب الهم والحزن، كما ورد في شأن نجاة أصحاب الغار، وكان أحدهم باراً بوالديه يقدمهما على زوجته وأولاده.

نسأل الله أن يرزقنا بر آبائنا وأمهاتنا أحياءً وأموتًا، والحمد لله رب العالمين.



قال الله تعالى: « وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَهَاةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ - وَهُوَ أَلَدُ ٱلْحِصَامِ ( اللهِ وَإِذَا تَوَكِّي سَكَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ». (البقرة ۲۰۵:۲۰۵)

# رقى أخلاق السلف

عن مطرف: أنه قال لبعض إخوانه: يا أبا فلان، إذا كانت لك حاجة، فلا تكلمني، واكتبها في رقعة، فإني أكره أن أرى في وجهك ذُل السؤال. ﴿ سيرأعلام النبلاء)

> عن جابر بن سمرة، رضي الله عنهما؛ قال: قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: ﴿ إِنِّي لأعرف حجرًا بِمِكَّة كَانَ يِسلِّم عَلَيَّ

25 CLED (MA) 8 4 قبل أن أبعث. إنّي لأعرفه الآن» (رواه مسلم)

# حكم ومواعظ

رأى الأحنف في يد رجل درهما، فقال: لمن هذا؟ قال: لي. قال: ليس هو لك حتى تخرجه في أجر أو اكتساب شكر، وتمثل: أنت للمال إذا أمسكته، وإذا أنفقته فالمال لك. (سيرأعلام النبلاء)

من حكمة الشعر قال حسام الدين الواعظي رحمه الله:

ما المرء إلا الذي طابت فضائله ... والدين زين يُزين العاقل الفهما

والعلم أنفس شيء أنت ذاخره ... فلا تكن جاهلا تستورث الندما



# إعداد : علاء خضر

# الحامثي أجابي إلى يها يهاد المالية

"لا تتفكروا في الله، فإنه لا مثل له، ولا شبيه ولا نظير، ولا تضربوا لله الأمثال، ولا تصفوه بالزوال، فإنه

موضوع. فإن في الحديث أجزاء قد تكون صحيحة ولكن لفظة "فإنه بكل مكان" باطلة من وضع المبتدعة التعطيل صفة العلو لله عزوجل. (السلسلة الضعيطة)

#### ومن معاني الأحاديث

في أشراط الساعة «وأن تلد الأمة ربها أو ربتها » الرب يطلق في اللغة على المالك، والسيد، والمدبر، والمربي، والقيّم، والمنعم ولا يطلق غير مضاف إلا على اللَّه تعالى، وإذا أطلق على غيره أضيف، فيقال رب كذا. (النهاية لابن الأثير)

عن أبي هريرة- رضي الله عنه- قال: \_ قال رسول اللُّه؟: «تُفتح أبواب الجنَّة يوم الاثنين، ويوم الخميس. فيُغفر لكلّ عبدٍ لا يشرك بالله شيئا إلا رجلا كانت بينه وبين أخيه شحناء فيُقال: أنظروا هذين حتّى يصطلحا... ( رواه مسلم )

بالصلح تسلم

# من فضائل الصحابة

عن الثوري قال: من قدُّ على أبي بكر وعمر أحداً/ فقد أزرى على اثني عشر ألفا من أصحاب رسول الله -صلى الله عليه وسلمي توفي رسول الله وهو عنهم

(سيرأعلام النبلاء)



عن الوليد بن مسلم، قال: سألت مالكًا، والثوري، والليث، والأوزاعي عن الأخبار التي في الصفات (يعنى صفات الله عزوجل)، فقالوا: أُمرُّوها كما جاءت. وقال أبو عبيد؛ ما أدركنا أحدًا يفسر هذه الأحاديث، ونحن لا نفسرها. (سيرأعلام النبلاء)

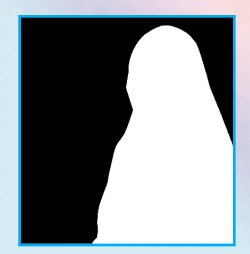


أثر السياق في فهم النص

السالمي التراج

 $(\Upsilon\Upsilon)$ 

اعداد کی د. متولی البراجیلی



الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبى بعده. وبعد:

فما يزال الحديث متصلاً عن أثر قرائن السياق على أدلة الحجاب، وقد قسمت أدلة الحجاب إلى ثلاث مجموعات: المجموعة الأولى: أدلة القرآن. المجموعة الثانية: أدلة السنة. المجموعة الثالثة: الأثار عن الصحابة ومن بعدهم.

وقد انتهيت بفضل الله تعالى من أدلة القرآن، وبدأت في أدلة السنة، فتكلمت عن سبعة أحاديث، وأواصل البحث بإذن الله تعالى.

#### الحديث الثامن:

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لا تباشر المرأةُ المرأةُ المرأةُ فتنعتها لزوجها كأنه ينظر إليها". (صحيح البخاري).

وقد استدل بعض أهل العلم من الحديث على احتجاب النساء عن الرجال احتجابا كاملا مستدلا به على تغطية الوجه (انظر الصارم المشهور: ص٩٥).

فهل المباشرة يُقصَد بها النظر إلى الوجه؟ أم هي أوسع من ذلك؟ وهل يستدل من الحديث على وجوب النقاب؟

#### من القرائن حول الحديث:

أ- قرينة لفظية متصلة: "لا تباشر" من المباشرة يقول ابن الجوزي: "كأن المباشرة هاهنا مستعارة من التقاء البشرتين للنظر إلى البشرة، فتقديره تنظر إلى بشرتها.." (انظر كشف المشكل من حديث الصحيحين (۲۹۹/).

ب- قرائن لفظية منفصلة: في رواية للحديث عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إذا كنتم ثلاثة فلا يتناجى اثنان دون الآخر حتى يختلط بالناس؛ من أجل أن يحزنه, ولا تباشر المرأة في ثوب واحد من أجل أن تصفها لزوجها حتى كأنه ينظر إليها"

#### الحديث التاسع:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم ليصلي الصبح فينصرف النساء متلفعات بمروطهن ما يُعْرَفن من الغلس"



(متفق عليه)، وفي رواية عند البخاري: "ولا يعرفن بعضهن بعضًا".

وقد تنازع الفريقان؛ الفريق الذي قال بوجوب تغطية الوجه، والفريق الذي قال باستحبابه على الاستدلال بالحديث. القرائن حول الحديث:

أ. قرينة لفظية متصلة: "متلفعات بمروطهن" وفي رواية "متلفغات بمروطهن"، والأكثر على متلفعات، وقيل المعنى متقارب، وقيل: إن التلفع يستعمل مع تغطية الرأس، وقيل بل هما بمعنى واحد، وهو الاشتمال بالثوب (انظر: المنتقى شرح الموطأ ٩/١، إحكام الإحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد ١٦٥/١.

ب- ما يُعرفن من الغلس: الغلس هو وقت اختلاط ضوء الصبح بظلمة الليل.

ما يعرفن، هل لا تُعرف أشخاصهن أرجال هن أم نساء من شدة الغلس أم لا يعرفن من هن من النساء بأعيانهن، وهذا يقتضي أنهن سافرات عن وجوههن؛ لأنهن لو كن غير سافرات لمنع وجوههن؛ لأنهن لو كن غير سافرات لمنع وهذا يرد عليه أنهن لما أمن عدم رؤيتهن لا الغلس. الغلس كشفن عن وجوههن، وأيضًا لأن النساء كن يخرجن سريعًا عقب الصلاة؛ حتى لا يزاحمن الرجال ولا يراهن الرجال. (انظر؛ يزاحمن الرجال ولا يراهن الرجال. (انظر؛ مسلم ١٤٤/, شرح سنن أبي داوود للعيني مسلم ١٩٤١, عمدة القاري ١٩٠٤, جلباب المرأة المسلمة صـ٥٦, الصارم المشهور ص٢٥).

ج- قرائن لفظية منفصلة،

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "لو رأى رسول الله صلى الله من النساء ما نرى لمنعهن من المساجد كما منعت بنو إسرائيل نساءها، لقد رأيتنا نصلي مع رسول الله صلى الله عليه وسلم الفجر في مروطنا، وننصرف وما يعرف بعضنا وجوه بعض" (مسند أبي يعلى ح٤٤٣، والبزار ح ٢٩٥ قال الألباني: سنده صحيح، وكذلك قال حسين سليم أسد في

تحقيقه على مسند أبي يعلى، والحديث في الصحيحين دون ذكر الوجه).

وفي رواية عن عائشة رضي الله عنها قالت:
"لقد رأيتنا ونحن نصلي مع رسول الله صلى
الله عليه وسلم صلاة الفجر في مروطنا،
ثم ننصرف وما يعرف بعضنا وجوه بعض".
(انظر: مسند السراج، ح 3۲٤, ۸۰۸, ۱۱۷۰,
الصحيحة ح ٣٣٧).

بضم رواية أبي يعلى، والبزار وغيرهما أن النساء كن كاشفات الوجوه، لكن هذا لا يُستدل به على جواز كشف الوجه، لماذا؟ لأنه من المعلوم أن المرأة إذا أمنت ألا يراها أحد من الرجال في ظلمة الليل قد تكشف وجهها مستترة بظلمة الليل، خاصة أن الرجال كانوا يمكثون بعد الصلاة في المسجد مع رسول الله صلى الله عليه وسلم؛ فتخلو شوارع المدينة من الرجال.

#### الحديث العاشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "أومأت امرأة من وراء ستر بيدها كتابًا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقبض النبي صلى الله عليه وسلم يده، فقال: ما أدري أيد رجل أم يد امرأة؟ قالت: بل يد امرأة. قال: لو كنت امرأة لغيّرت أظفارك، يعني بالحناء" (صحيح سنن أبي داود وغيره)، والحديث في سنده خلاف بين أهل العلم، فمنهم من ضعّفه، وحسّنه الألباني بشواهده الكثيرة، انظر الثمر الستطاب ص٣١٥-٣١٥).

القرائن حول الحديث: قرينة لفظية متصلة 

١- "أومأت امرأة من وراء ستر": أي أشارت من 
وراء ستريحجبها عن العيون، حتى إن النبي 
صلى الله عليه وسلم لم يعرف أهي رجل أم 
امرأة، وفيه استدلال على أن الحجاب الكامل، 
ومنه تغطية الوجه كان مشروعًا أيام النبي 
صلى الله عليه وسلم.

۲- بیدها: یدل علی أن یدها كانت ظاهرة
 ولم تكن ترتدي ما یسترهما كالقفازین.
 لكن یرد تساؤل، هل للیدین حكم الوجه؟ من

الحديث الثاني عشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: إن أسماء بنت أبي بكر رضي الله عنها دخلت على رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم، وعليها ثياب رقاق، فأعرض عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم، وقال: "يا أسماء إن المرأة إذا بلغت المحيض لم تصلح أن يُرى منها إلا هذا وهذا، وأشار إلى وجهه وكفيه" (أخرجه أبو داود والبيهقي بنحوه).

#### القرائن حول الحديث:

قرائن غير لفظية: وذلك في سند الحديث: ففيه خمس علل:

ا- الانقطاع بين خالد بن دريك -راوي الحديث عن عائشة -وبين عائشة رضي الله عنها، فهو لم يدركها.

٢- ضعف سعيد بن بشير، أحد رجال السند.

٣- عنعنة الوليد بن مسلم، أحد رجال السند.

٤- عنعنة قتادة بن دعامة السدوسي، أحد رجال السند.

الاضطراب؛ فخالد بن دريك يرويه مرة عن أم سلمة بدلاً عن عائشة رضي الله عنها (انظر الكامل في ضعفاء الرجال ٢٧/٤، ميزان الاعتدال للذهبي ٢٣٠/١، تقريب التهذيب: ت ٢٥٥٧, ت٢٧٧٦, ت ٥٥١٨, تهذيب التهذيب ت ٢٥٤, تعريف أهل التقديس ص ٤٣).

وهناك طرق للحديث قوّى بها بعض أهل العلم الحديث -كالألباني والبيهقي (انظر جلباب المرأة المسلمة ص٥٨-٥٩, السنن الكبرى للبيهقي ٣١٩/٢).

وقال ابن كثير بعد أن ذكر نقولاً عن بعض الصحابة في (إلا ما ظهر منها) الوجه والكفين، فقال: "وهذا هو المشهور عند الجمهور. ويُستأنس له بالحديث الذي رواه أبو داود في سننه ثم ذكر الحديث.."، وعلق عليه فقال: "لكن قال أبو داود وأبو حاتم الرازي: هذا مرسل، خالد بن دريك لم يسمع من عائشة" (انظر تفسير ابن كثير ٢/٥١-٤١).

وللحديث بقية، والحمد لله رب العالمين.

قال: إن لليدين حكم الوجه استدل بالحديث وشواهده على جواز كشف وجه المرأة؛ لأن النبي صلى الله عليه وسلم لم ينكر على المرأة كشف يديها (انظر جلباب المرأة المسلمة ص٧٠-٧١)، ومن فرَق بين اليدين والوجه، استدل بالحديث على مشروعية تغطية الوجه، ولهذا لم ينكر عليها النبي صلى الله عليه وسلم استتارها وتغطية وجهها (انظر الصارم المشهور ص٨٨).

قلت: إن كان لليد حكم الوجه فهو حجة للقائلين بجواز كشفهما، لكن هذا قد يرد عليه أن اليد قد يتجاوز عن كشفها أحيانًا للضرورة، فهل مناولة الكتاب من الضرورات؟ أرى أنها ليست ضرورة إلا إذا كانت المرأة تستر يديها بكم جلبابها الطويل ثم ظهر كفاها عند مناولة الكتاب للنبي صلى الله عليه وسلم.

الحديث الحادي عشر:

عن عائشة رضي الله عنها قالت: "خرجت سودة بعدما ضُرب الحجاب لحاجتها، وكانت امرأة جسيمة لا تخفى على من يعرفها، فرآها عمر بن الخطاب، فقال: يا سودة، أما والله ما تخفين علينا، فانظري كيف تخرجين, قالت: فانكفأت راجعة، ورسول الله صلى الله عليه وسلم في بيتي، وإنه ليتعشى وفي يده عرق، فدخلت فقالت: يا رسول الله إني خرجت لبعض حاجتي، فقال لي عمر: كذا وكذا. قالت: فأوحى الله إليه ثم رفع عنه، وإن العرق في يده ما وضعه، فقال: إنه قد أذن لكن أن تخرجن لحاجتين" (متفق عليه).

القرائن حول الحديث:

قرينة لفظية متصلة ١- "يا سودة، أما والله لا تخفين علينا"؛ فدل على أنها لم تكن مكشوفة الوجه، وإلا لما قال لها تلك المقولة، وإنما عرفها بطولها وهيئتها. وأمهات المؤمنين فرضَ عليهن الحجابُ بالكامل بما في ذلك الوجه والكفين، وهذا لا خلاف فيه، إنما يرد عليه مسألة: هل الخطاب لأمهات المؤمنين يشمل جميع النساء أم لا يشملهن؟ وهذه المسألة مشهورة، وقد أشرت إليها من قبل.



الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، وصلى الله على خيرة خلَّقه وصفوة بريته نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فلا يرتاب عاقلٌ، ولا يشكُّ عارفٌ فاضلٌ، أنَّنا قد أصبحْنا في زمان تراكمتْ على عُقول أهْله سحائبُ الْجَهالات، وغلبتْ على قلوبهم فتنَ الضّلالات، ورانتُ على بصائرهم السيّئات والخطيئات وقبائح العادات حتى صارت كالظُّلمَات، ومن أنكرَ هذا فهو كالَّذي ينكرُ ضوءَ الشُّمْسِ الْمُنيرة وهي في نُحْر الظُّهيرة.

وإنّ أناسًا في زماننا قد خالفوا الجادة، وجانبوا الصّواب فلم يعتنُوا بسُلوك سبيل النّجاة وظنُّوا أنَّ الأمرَ سهلٌ، وأن الْخُطْب يسيرٌ، وهم لا يشعرون بما هم عليه من الْجُهْل، وهم في ذلك قد أصابَ بصائرَهم عمّى، وغلبتْ على أبصارهم غشاوَة حالتْ بينهم وبين الهُدى

#### اعداد الم د . عماد عیسی المفتش يوزارة الأوقاف

حتّى غلبَ الوهم على الفّهم فأفسده وأنْكَدَه. وإن المراد من هذه المقالات تحقيق معانى قيمة النجاة، وأهمية سلوك مسالكها وإن كانت وعرة شائكة.

إنَّ المؤمن الذي يسلك طرق النجاة، ويبتعد عن سبل الغواة يكون أقعد بالحال وأفهَمَ للمَقَال بل يصبحُ الضالة المنشودة، والدرة المفقودة في هذا الزمان.

وهو مع ذلك لن يسلم من توارد الأذايا والفتن وتواتر البلايا والمحن.

رمتني بناتَ الدُّهر من حيثُ لا أرى فكيف بمَن يُرْمَى وليْسَ برَام فلو أنها نُبْلُ إِذًا لَاتَّقَيْتُ

ولكنَّني أَرْمَى بغَيْر سهام

#### من أهم أسباب النجاة:

وإن من أهم أسباب النجاة:
النظر في حال السابقين سواء
كانوا من الصالحين الجادين
السعاة، أو كانوا من الفاسقين
الطغاة والعصاة، وسواء كانوا من
الطغاة والأواخرومن الأقدمين
أو المعاصرين، فأخذ العبرة
لا يتعلق بجيل دون آخر، ولا
يمتقدّم ومتأخّر ولا بتال وماض.
فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ
عَقِبَةُ ٱلْمُكَيِّينَ ﴿ ﴿ اللهِ هَنَا بَيَانٌ لِلنَاسِ

(آل عمران: ١٣٧-١٣٨).

الأمربالاعتباروأخذ العبرة:

قال تعالى: " قُلْ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُكَنِينَ " (الأنعام : ١١)، وقال أيضا: "قُلْ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ الْمُحَرِّمِينَ " (الأنعل: "قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ اللَّمْ اللَّهُ أَن فَا لَلْهُ يُنشِئُ اللَّشَأَةَ اللَّهُ يُنشِئُ اللَّشَأَةَ اللَّهُ يُنشِئُ اللَّشَأَةَ اللَّهُ يُنشِئُ اللَّشَأَةَ اللَّهُ يُنشِئُ اللَّشَاةَ اللَّخِرَةَ فِي اللَّرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ بَدُ اللَّهُ يُسْمِئُ اللَّمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى حَكِلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ " (العتكبوت: اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى حَكْلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ " (العتكبوت: اللهُ عَلَى مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَى مِنْ قَبْلُ كُانَ أَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ مُلْكِينَ " (الروم: ٢٤).

#### الاعتبار والاستبصار بأحوال الماضين:

إنَّ الاستنْصار هو أن يكون النَّظر إلى الأحوالِ وتدبر الأُمور بعين البصيرة قبْل البصر، وأن يكون على سبيلِ العِظَةَ والعِبْرة، لا لتجنَّب الْحُزن والعَبْرة.

وهذا الاستبصار علم سامية شُرَفُه، عالية غُرفُه، ومن تدبّر وتفكر علم أنّه من أحسن الأحوال وأزهاها؛ ومن أجلً الأمُور وأبْهاها، لأنَّ صاحبَه يصبح كالرائد في طلب الفوائد.

لأنّ النظرَ في أحوال الْخُلْق يُرِي المرء الفوائد عيانًا، ويشرح القلب ويبسط من العبد لسانًا، ويهيئه للتّمْييزبين الفاضل والمفضول والمعلُوم والْجُهُول، ويجعلُه يقودُ النَّفْس بِالْخِطَام فلا يَمْشي في الظّلام ولا ينقادُ وراء الْحَطَام.

كماً أَن تدبّر الأحوال وتأمّل العبر وما فيها

من أهم أسباب النجاة: النظرية حال السابقين سواء كانوا من الصالحين الجادين السعاة، أو كانوا من الفاسقين الطغاة والعصاة.

للخاطر، وعبَرًا لكُلُ معتبر وناظر. إذا عاشَ الإنسانُ أخبارَ مَنْ مضَى توهَمتُه قد عاشَ من أوَّل الدَّهْر وتحسبُه قد عاشَ آخرَ عُمْره وتحسبُه قد عاشَ آخرَ عُمْره إذا كَان قد أَيْقَى الْجَمَيل من الذَّكْر فقد عاشَ كلَّ الدهر من كان عالمًا حليمًا كريمًا فاغْتنمْ أطُولَ العُمْر إن مطالعة أحوال الناس من المتقدمين والمتأخرين تجعل المرء يلتقط الفائدة والعبرة من المرء يلتقط الفائدة والعبرة من كل قطعة، ويصلح بها كل بقعة، ويسد بها كل رقعة.

من الأهوال يجد فيها ترويحًا

#### أصناف الناسية الاعتبار: من تأمل أصناف الناس وجدهم صنفَيْن:

الأول: ينتبه للعبر، وينظر إليها نظر أهل اليقظة والبصر، وهذا امرو يزداد مع الأيام فهما وعقلًا، ويصلح لأن يكون في القدوة رأسًا وأهلًا، وهؤلاء في الناس قلة، وفي كل عصر ندرة وحفنة.

الثاني: من لا يأبه للعظّة ولا ينتَبه للآيات والعبَر، وهؤلاء أكثر الْخُليقة غيرَ أَنْهم أهونُ منُ النَّقيرِ، وأَحْقَر من الْحَقيرِ، وأضعفُ من القطّمير؛ لأنهم ينتبهون بعد فوات الأوان وانتهاء المهلة من الـزمـان، كما حكى الله عن الأمم السابقة، قال تعالى: "وَعَادًا وَنَهُودًا وَقَد تُّبَيِّنَ لَكُم مِّن مَّسَكِنِهِمٌّ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطِينُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّلِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ " (العنكبوت: ٣٨). قَالُ مُجَاهدٌ: "ضَلَلُهُ" (صحيح البخاري: ١١٣/٦)، ومعنى مستبصرين أي: عندهما بصائر لكنهم لم يعملوها في تمييز الحق من الباطل فضلوا بهذا. أما الصنف الأول: فهم أهل اليقظة الذين يعملون ويوقنون أنهم إلى ربهم راجعون، قال تعالى: "الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَقُواْ رَبِّمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رُجِعُونَ" (البقرة: ٤٦)، والذين يؤتون ما آتوا وقُلوبهم وجلة "وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةُ أَنَّهُمْ إِلَّى رَبِّمْ رَجِعُونٌ " (المؤمنون: ٦٠)، والذين يرجون اللَّهُ وَاليُّومِ الآخرِ " لَّقَدْ كَانَ لَّكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ

أَشْوَةُ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ بَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْآخِرَ وَذَكُرُ ٱللَّهَ كَثِيرًا " (الأحزاب: ٢١)، والذين يريدون الآخرة ويسعون لها سعيها ويعملون لها عملها ويحسبون لها حسابها، قال تعالى: وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْبَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَّكُورًا اللهِ كُلَّا نُمِدُّ هَتَوُلآءٍ وَهَتَوُلآءٍ مِنْ عَطَآءِ رَبِّكَ ۗ وَمَا كَانَ عَطَآءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا " (الإسراء:

- قد رزقهم الله تذكرة بتقلب الدُّهر بأبنائه، وبمَا يطرأ من عجائبه وأنبائه، ومنَّ عليهم بفطّر سليمة وأفكار مُستقيمة، يُحسنون العملُ فِي البُدايات، ويشرئبون إلى النجاة والفوزية النهايات.

- الغالب عليهم الاجتهاد في عمل الآخرة. - يقفون على المواقف بحسن النظر والتدبير، ويحذرون من عمل المقصرين كل التحذير. - وهؤلاء أهل السعادة الباقية وأولو الدرجات والرتب العالية.

أما الصنف الثاني فهؤلاء لو نادتهم جادة الصواب لم يعبؤوا بالنداء، ولم يقيموا لها وزنًا، ولم يحركوا من أجلها لسانًا ولا قلمًا. قد شغفتهم الدنيا حبًّا وأطاشت الشهوات منهم قلبًا ولبًّا، فأصبحوا يرون السعى وراء الأهواء حرية وفكرًا، والجري خلف الشهوات كياسة ونظرًا، والركض في طريق الملذات والأوطار نباهة وبصرًا، فهو في ذلك منفّلت العنَان لا يسلّم للبيان، ولا يقْنَع للحجُّة والبُرُهان.

#### بصيرةُ الْمُؤْمِن نجاةُ مِن الْمَحْنِ الشَّداد:

هنالك في آخر الزمان فتن كبرى، وبلايا شداد، ومحنّ غلاظ مثل فتنة المسيح الدجال الذي يغوي الناس ويضل خلقًا كثيرين بما يتبعه من الكنوز وما يدُّعيه من إحياء الْمُؤتى غير أنَّ المؤمنَ صاحبَ البصيرة النَّافذة لا يقع في ا شُرَكِه ولا تصطادُه حبائلُه.

عن أبي سَعيد الخُدِّريِّ رَضيَ الله عَنْهُ، قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُبُولُ اللهُ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ

هنالك في آخر الزمان فتن كبرى، وبلايا شداد، ومحنّ غلاظ مثل فتنة المسيح الدجال الذي يغوي الناس ويضل خلقا كثيرين بما يتبعه من الكنوز وما يدعيه من إحياء المؤتى غير أنَّ المؤمنَ صاحبَ البصيرة النافذة لا يقع في شركه ولا تصطاده حبائله.

حَديثًا طُويلًا عَنِ الدُّجَّالِ فَكَانَ فِيمَا حَدَّثُنَا بِهُ أَنْ قَالَ: "يَأْتِيَ الدَّجَّالُ، وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْهِ أَنْ يَدْخُلَ نَقَابُ الْمَدِينَة، بَعْضَ السِّبَاخِ الْتَي بِالْمُدينَة، فَيَخْرُجُ إِلَيْه يَوْمَئِذ رَجُلٌ هُوَ خَيْرُ النَّاسُ، أَوْ مِنْ خَيْرَ النَّاسِ، فَيَقُولُ أَشْهَدُ أَنَّكَ الدَّرِجَّالُ، الَّذِي حَدَّثَنَا عَنْكَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ حَديثَهُ، فَيَقُولُ الدُّجَّالُ: أَرَاٰيْتَ إِنْ قَتَلْتُ هَذَا، ثُمَّ أَحْيَيْتُهُ هَلْ تَشُكُونَ فِي الْأَمُّرِ؟ فَيَقُولُونَ؛ لاَ، فِيَقْتُلُهُ ثُمَّ يُحْيِيه، فَيَقُولُ حَينَ يُحْيِيهِ: وَاللَّهِ مَا كُنْتُ قَطَّ أَشَدَّ بِصِيرَةً منِّي اليَوْمَ، فَيَقُولُ الدَّجَّالُ: أَقْتُلُهُ فَلاَ أُسَلُّطُ عَلَيْه ".

فانظر إلى هذا المؤمن الذي استنارت بصيرتُه، وأضاءت بذلك سيرته وسريرته بلغ به الحال إلى أن عجز الدجال عن فتنته والاستحواذ عليه.

ولأجل هذه البصيرة علمنا النبي صلى الله عليه وسلمأن نسأل الله تعالى أن يرزقنا النور في جوارحنا وأعضائنا.

عن ابْن عَبَّاس قالَ: قالَ رَسُولَ الله صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اللهُمَّ اجْعَلْ لي فِي قُلْبِي نُورًا، وَفِي لسَاني نُورًا، وَفِي سَمْعي نُورًا، وَفِي بَصَري نُورًا، وَمِنْ فَوْقِي نُورًا، وَمِنْ تُحْتِي نُورًا، وَعَنْ يَمِينِي نُورًا، وَعَنْ شَمَالِي نُورًا، وَمَنْ بَيْنِ يَدَيَّ نُورًا، وَمَنْ خَلْفي نُورًا، وَاجُّعَلْ في نَفْسي نُورًا، وَأَعْظمْ لَي نُورًا » (رواه مسلم: ٧٦٣).

وللحديث بقية إن شاء الله وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.



(1)

اعداد کی د. عبد الوارث عثمان

أستاذ الفقه المقارن جامعة الأزهر

99

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

إن رسالة الإسلام الخالدة هي الرسالة التي بُعِثَ بها جميع الأنبياء والرسل عليهم السلام منذ خلق الله آدم وإلى بعثة خاتم الأنبياء والمرسلين محمد صلى الله عليه وسلم، أنزل عليه ربه عز وجل: «اَلَوْمَ أَكْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغَلَتُ عَبَكُمْ نِعْدَق وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ وسلم، أنزل عليه ربه عز وجل: «اَلَوْمَ أَكْلَتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَغَلَتُ عَبَكُمْ نِعْدَق وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِيناً » (المائدة: ٣)، ولا رسالة سماوية لهداية البشرية غيرها، وما عداها هي تعاليم اصطناعية رُكِبت بعقول بشرية تعجز في كثير من أحوالها عن إدراك الأمور البدهية، وتحقيق منافعها الضرورية الحتمية، وعلى هدى رسالة الإسلام الخالدة ساركل أنبياء الله تعالى ورسله وأقوامهم وأممهم في كل موضع من الأرض وطئته أقدام البشر على اختلاف ألوانهم وألسنتهم.

« إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَكُمُّ » (آل عمران ١٩٠)، وفي الحديث عن أبى هريرة رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: " أنا أوْلى النّاس بعيسى ابْن مَـرْبَمَ فِي الدُّنْيا وَالْأَخْـرَة، والْأَنْسِياءُ إِخْوَةٌ لَعَلَّات، أُمُّهاتُهُمْ شُتَّى ُ وَدِينُهُمْ واحدٌ" (صحيح البخاري: ٣٤٤٣). وقد عمد أعلداء الرسبالة السماوية المتضردة إلى رفع مفاهيم مغلوطة ومعلومات مغشوشة توهم الناس أن السماء تساقط أديانًا متعددة وعقائد شتى في عهود قديمة وأخرى جديدة. كان غرضها التنقص من شأن المصدر وانتفاء وجوده وأن كل ما نُسبَ إلى السماء إنما هو محض وَهُم وخداع وقعت البشرية ضحية لهعبرتاريخها الطويل.

ولقد عمد النبي صلى الله عليه وسلم إلى أجلاف العرب من قريش وشبه الجزيرة العربية وأناس من غيرها؛ فما لبث العالم أن رأى منهم نوابغ كانوا من عجائب الدهر، فأصبح عمر-رضي الله عنه الذي كان يرعى الإبل لأبيه الخطاب وينهره- قائدًا لن ينساه التاريخ، ويؤسِّس دولة إسلامية تجمع بين التفوق في الإدارة وحسن النظام، ويتصف بالورع والتقوى والعدل. وهذا خالد بن الوليد كان أحد فرسان قريش انحصرت كفاءته الحربية في هدف ضيق يستعين به رؤساء

قريش في المعارك القَبَليَة فينال ثقتهم وثناءهم، فإذا به يصبح سيفًا في سبيل الله ينزل كالصاعقة على الروم والفرس ويترك ذكرًا خالدًا في التاريخ وغيرهم كثير.

لقد حقق النبي المصطفى صلى الله عليه وسلم مقاصد رسالة الإسمالام الخالدة في تكريم البشرية وإعدادها للقيام بواجبها التعبيدي الذي خُلقت من أجله في توازن محكم وحكيم، وبالأخص بين العقل والعاطفة في الدعوة إلى الله تعالى.

والعاطفة: من عطف، أي: مَال وهي قابلية النفس للميل والتأشر الشديد من جراء المساعر كالمحبة والبغض والشفقة والعصبية وغير ذلك من المشاعر.

هذه المشاعر إذا تمكنت من النفس وتحررك الإنسسان على أساسها دون العقل فإنها سيتوقعه حتمًا في الظلم والإسساءة والإفسساد؛ لأن العاطفة وحدها تؤدي إلى الميل الشديد نحو شيء معين دون تبصر أو روية أو اعتبار لحق أو باطل، وعلى العكس أيضًا تؤدي باطل، وعلى العكس أيضًا تؤدي ومجافاته بلا سند شرعي أو وحدها لا توصل إلى الحق. عقلي سوى العاطفة، والعاطفة وحدها لا توصل إلى الحق. ولقد كرم الله بني آدم ومَنَ عليهم بالقدرة والإرادة وميَزهم عليه عليه القدرة والإرادة وميَزهم

بها على سائر الخلائق، وبهذا

التكريم والتفضيل افترق الإنسان عن البهيمة في عدة صفات؛ منها العقل الراجح الذي يؤهّله لتحمُّل التكاليف، ومنها التوزن بين العقل والشهوة فالبهيمة لا تحركها الخرائز والشهوات كشهوة البقاء والتزاوج وليس للعقل البقاء والتزاوج وليس للعقل وإنما السيطرة في عالم البهائم البهائم البهائم البهائم البهائم البهائم اللهوات والغرائز.

وأما الإنسان فعالم آخر عقله راجح وغرائزه وشهواته وعواطفه متزنة مع عقله، وكلما اكتمل لدى الإنسان هذا التوازن؛ ازداد كمالاً وعدلاً وتوفيقًا. ولا ننسى أن نذكر في هذا المقام أن العاطفة صفة مطلوبة وضرورية في الإنسان، وخاصة الداعية إلى الله تعالى إذا به يرغب في الأجر ويرهب من فواته، ويرجو ربه ويخاف منه، ويتأثر بما في كتاب الله من الوعظ والتذكير، وبالعاطفة يبقى الحب والتراحم والتآلف بين الناس ويصفح بعضهم عن بعض ويزول الشقاق.

ولولا العاطفة لفسدت عقيدة السولاء والسبراء والحب في الله والبغض في الله. ولكن ينبغي ألا يكون للعاطفة المجردة الفصل في المواقف دون العقل، بل لا يكون الرشاد إلا بالتوازن. فالإنسسان السني تُحرركه عاطفته قبل عقله سهل الخداع كثير الأخطاء سريع القرار، ولو

أصبح الداعية إلى الله كذلك استخف به القوم، وسقط من أنظارهم، واستسفهوا قوله وفعله، وفقد مكانته بين الدعاة المعتبرين.

لقد كان من أسباب اشتراط شهادة امرأتين في العقود والمعاملات التجارية أن المرأة في فطرتها ذات عاطفة فيّاضة قد تؤدي بها إلى النسيان؛ يقول تعالى: «أَن تَضِلَ إِحْدَنْهُ مَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ " (البقرة: ٢٨٢)، وجاء فيما ينبغي مراعاته في "المفتى": ألَّا يفتى في حال انشغال قلبه بغضب أو رهب أو إرهاق أو شهوة، أو طمع يُّ مصلحة أو غرض يناله من قبَل المستفتى مما يُخرجه من الاعتدال. وكذلك إذا طغت عليه شدة الحزن أو شدة الفرح ونحوهما؛ فإن غلب انفعاله على صحة تفسيره وجب عليه أن يكفّ عن الإفتاء حتى يعود إلى طبيعته. وقد صح في البخاري أنه صلى الله عليه وسلم قال: "لا يَقْضِينَّ حَكَمٌ بِيْنَ اثْنَيْن وهو غَضْبانٌ" (صحيح البخاري ۷۱۵۸).

وذُكرَ ممًا ينبغي مراعاته ألَّا يُفتَي في المعاملات شخصًا قريبًا له إن كان إفتاؤه بما هو في صالح قريبه، ولا يفتي عدوًا إن كان الجواب في غير صالحه؛ كل هذه الاعتبارات والشواهد تشير إلى شدة تأثير عاطفة الإنسان في مدى حكم تصرفاته واستقامة فكره وصحة قراره

واعتدال موقضه يقول ابن القيم رحمه الله: "ومعلوم أن الرأي لا يتحقق إلا مع اعتدال المسزاج... فالبدار بالانتقام حال الغضب يُعقب ندمًا؛ لأن عاطفة الغضبان تكون متأجّجة بالغضب مما يحمله على الإسراف في الانتقام؛ فإذا هدأ وزال غضبه ندم على ما بدر منه... وطالما ندم المسرور على مجازفته في العطاء نعم! لأنه كان وقت عطائه غارقا في السرور فبالغ في العطاء... وود لو كان اقتصد"؛ أي بعد أن زال عنه السرور الغامر وأصبح في حالته الطبيعية.

فالإنسان يحتاج إلى توازن بحيث لا يطغى العقل على العاطفة، ولا العاطفة على العقل.

وقد حصل هذا من أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وصاحبه حصل من عمر الفاروق بنيته الطيبة وغيرته على دين الله تعالى، لقد كانت عاطفته إيمانية فياضة، ولكنَّها دفعته إلى الاستعجال بالرغم من مواقفه العظيمة رضي الله عنه التي وافقها القرآن مرات عديدة. ففي موقفه يوم الحديبية اعترض على بعض بنود الصلح غيرة للدين؛ فكان يقول: يا رسول الله! ألسنا المسلمين؟ ألسنا المسلمين؟ أليسوا المشركين؟ فكيف نرضى بالدنية في ديننا؟ ويضطرب ويتألم رضى الله عنه.

إن هذه عاطفة إيمانية وموقف حميد في أصله من حيث المنبع، لكنه في تلك المظروف وبتلك الكيفية كانت العاطفة غالبة، ولا لله عنه المد ذلك الموقف: "فعملتُ لذلك أعمالاً"؛ أي أعمالاً صالحة تجبر ذلك؛ حيث كان رضي الله عنه عنه بعد ذلك إذا تذكّر موقفه مع رسول الله صلى الله عليه وسلم يتصدق ويعتق وينفق؛ ليكفر عن ذلك الموقف.

#### عوامل ضبط التوازن بين العقل والعاطفة:

لا ينبغي للمسلم أن يتعجل في اتخاذ قرار ما لمجرد فرط محبة أو من أجل العصبية لعرق أو نسب أو بلد أو لمجرد الكراهية الشديدة الأمر ما؛ هذه المشاعر العاطفية المجردة تدفعك للعجلة، فتمهّل وفكر ورغ لنفسك وقتًا كافيًا للتأمل وابعاد النظر، فإن التؤدة مهمة في ضبط التوازن بين العقل والعاطفة، هذا أولاً.

وشانيًا ينضبط التوازن بالتحكم في المشاعر بوضع كل شيء في مكانه الصحيح. فكما أن مقام الشفقة والرحمة لا يحتمل القسوة، فإن مقام الحزم والشدة لا يحتمل اللين والرأفة، وهذا ما نتعلمه من القرآن، قال سبحانه: « الزّانية والزّاني فَأَجْلِدُوا وَهِذِا مَا نَعْمَمُ مُلَّوِّ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِمَا وَلَيْوَرُ اللّهِ فِي دِينِ اللهِ إِن كُنتُمْ وَلُوالُونَ وَالْوَقِي وَلِيْمِونَ وَلِيسَمُ مُنَاتِهُ وَالزّانِي فَأَجْلِدُوا وَلِيسِ اللهِ إِن كُنتُمْ وَلَوْمِونَ وَلِيسٍ وَلَيْهِ وَلَيْمَمُ مَا المُورِدِ وَلِيسُمُهُمُ عَلَابُهُما طَالِقَةً مِن وَلَيْهِ وَلَيْهُمُ مِنَا المُؤْمِنِينَ » (النور: ۲)، الرأفة هي المُؤمِنِينَ » (النور: ۲)، الرأفة هي

أرق الرحمة، يعنى: لا تمنعكم الشفقة من إقامة حدود الله؛ فليس الإنسان منهيًا عن الرأفة ذاتها، بل الرأفة صفة حميدة كانت من صفات النبي صلى الله عليه وسلم، ولكن ينبغي أن يكون استحضار الرأفة والعمل بمقتضاها في مواطنها الصحيحة.

وقد كان لسعد بن معاذ رضي

اللهعنه موقف حازمٌ مع مواليه وأنصاره السابقين من يهود بني قريظة؛ فقد نزلوا على حكمه فيهم؛ طمعًا في حمايته؛ لكونه سيد الأوس، والأوس هم أقرب الناس إليهم من المسلمين، فهم حلفاؤهم حلفاء بنى قريظة، ولكن لم يمنع سعدًا عاطفة ولا شفقة ولا سابق حلم وحمية من الحكم الصحيح في خيانتهم الكبرى، ولما أسمر إليه بعض قومه من الأوسس وهو على دابته سائرًا إلى موقع الحدث قالوا له: "يا سعد! أجْملُ إلى مواليك فأحسن فيهم، فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد حَكُمُك فيهم"؛ يكررون ذلك عليه وهو ساكت لا يرجع إليهم شيئًا، فلما أكثروا عليه قال مقالته المشهورة: "لقد آن لسعد ألا تأخذه في الله لومة لائم". فحكم فيهم أن يُقتل الرجال وتُسْبِي النزية، وتقسم الأموال، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "لقد حكمتُ فيهم بحُكم الله من فوق سبع سموات"؛ هكذا تُجتنب العاطفة عند إقامة الحدود.

ولقد كان موقف أبي بكر خير من موقف الضاروق بحادثة ارتداد بعض الأعراب عن دفع الزكاة؛ وذلك لما أمر أبو بكر بقتالهم فقال له عمر: يا خليفة رسول الله الألف الناس وارفق بهم، رَدّ عليه الصَّديق: "أجبّار في الجاهلية خوّار في الإسسلام؟ فلماذا أتألفهم؟ قَبِضَ رسيول الله صلى الله عليه وسلم وانقطع الوحى وتم الدين؛ أينقض وأنا حي؟ والله لو منعوني عقالاً كانوا يعطونها رسول الله لقاتلتهم عليه".

وهكذا ينبغي أن يدرب الداعية المسلم نفسه على التحكم بعاطفته بحسب الموقف، وهذا ما يقودنا إلى العامل الثالث من عوامل ضبط التوازن بين العقل والعاطفة؛ ألا وهو: معرفة الموقف الشرعى الصحيح قبل الموقف العاطفي؛ لأننا أصلاً محاسبون على ما تُكنَّه قلوبنا من وُدّ وحبّ أو بُغض وكره، بل إن دين الإسلام قائم على ذلك؛ ففي سنن أبي داود بإسناد صحيح عن أبي أمامة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من أحب لله وأبغض لله، وأعطى لله ومنع لله؛ فقد استكمل الإيمان".

ولا شك أن الالتزام بأحكام الشبرع من الكتاب والسنة يضمن هذا التوازن بين العقل والعاطفة ويساعدك في ضبط النفس والعقل والقلب في كل موقف تلقاه أو واقعة استجدت

عليك.

أما الأصل من القبيلة أو العرْق أوالقربي إنما يأتي مكملا للحب في الله؛ فإذا خرج الإنسان عن دين الله أو ابتدع فيه أو أعرض عن أصل من أصوله أو قدّم رضا الخلائق على رضا الله تعالى، أو قدم قوانين البشر على شريعة الإسسلام؛ فقد يعيش معه المؤمن، وقد يصبر على كبائره ولكن لا يكون له في قلب المؤمن موطن، ولو كان ذا رحم، ولو كان ما كان ليس له في قلب المؤمن مودة؛ وذلك حتى يصطلح مع الله حتى يتوب إليه. يقول سبحانه وتعالى: «إنَّ الَّذينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصَّالِحَاتُ وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ أولئك أَصْحَابُ الجِنَّةَ هُمْ فيهَا خَالدُونَ» (هود: ١٢٣).

هذا الإخبات الذي هو الخشوع والاطمئنان عمل قلبى محض لا يحصل إلا من خلال عاطفة إيمانية عالية؛ لأن بعض الناس يصرون على ربط الإيمان بالعقل المجرد، وهذا مفهوم عقلاني جاف، وإنما خلق الله العقل للاستدلال على آياته والتعرّف على أحكامه، أما القلب الذي هو محل المشاعر والأحاسيس فهو مكان التقاء الإيمان، فلا غنى لنا عن عاطفة إيمانية هي روح الدين ومحل انعقاده؛ قال تعالى في القلوب: « هُوَ الَّذِيَّ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَننًا مَّعَ إِيمَنِهِمْ » (الفتح: ٤).

وفَقنا الله وإياكم إلى السداد.



# أخبار العائم الإسلامي

### إسلام ۳۰۰ شخص وافتتاح بئرين للمياه بقرى غانا

تتابع "مؤسسةُ نماء الخيرية" قوافلها الدعوية المستمرة بمناطق وقرى دولة غانا الإفريقية، وهذه المرة توجُّهت بزيارة دعوية إلى قرية "نابايلي" التي استجاب عددٌ كبير من أهلها للإسلام، وأعلنت مؤسسة نماء الخيرية عن إسلام ٣٠٠ رجل وامرأة خلال الفعاليات الدعوية المختلفة في قرية "نابايلي"، لينضموا لعشرات المسلمين القدامي بالقرية، ويبلغ عددُ سكان القرية بالكامل حوالي ١٨٠٠ نسمة وأعداد المسلمين هناك في زيادة، كما أعلنت مؤسسة نماء الخيرية عن افتتاح بئر سطحية جديدة بمنطقة "جامو إنكوانتا" الواقعة بمنطقة "باسا" شمال غانا، وبالتعاون مع أحد المتبرعين، ويستفيد حاليًّا من ماء البئر الجديدة أكثر من ألف شخص من المسلمين وغيرهم بقرية "جامو إنكوانتا" والقرى القريبة، وتخرج البئر ماءً صافيًا غزيرًا.

# رد شيخ الأزهر علي تصريحات الرئيس الفرنسي عن الإسلام

صرح الرئيس الفرنسي ماكرون بأن 'الإسلام اليوم يواجه أزمة في كل العالم وأن أقلية من مسلمي فرنسا، الذين يُقدر عددهم بنحو ستة ملايين نسمة، يمثلون خطر تشكيل "مجتمع مضاد، وقد هاجمت عدد من المؤسسات الإسلامية حول العالم تصريحات ماكرون، متهمين إياه ب"العنصرية" و"كراهية الإسلام والمسلمين"، وقد انتقد الأزهر ماكرون ووصف تصريحاته بدعوة 'للعنصرية' حيث قال شيخ الأزهر؛ «في بدعوة الدي نسعى فيه مع حكماء الغرب لتعزيز قيم المواطنة والتعايش، تصدر تصريحات غير مسؤولة، تتخذ من الهجوم على الإسلام غطاء لتحقيق مكاسب سياسية واهية، هذا السلوك لتحقيق مكاسب سياسية واهية، هذا السلوك اللاحضاري ضد الأديان يؤسّس لثقافة الكراهية والعنصرية ويولد الإرهاب».

### (إسرائيل) تجتذب الشباب العرب عبر التواصل الاجتماعي

نشرت صحيفة "واشنطن بوست" تقريرًا لمراسلتها في (إسرائيل) روث إغلاش، تحدثت فيه عن محاولات (إسرائيل) تطوير علاقات مع الدول العربية التي لا تربطها بها علاقة دبلوماسية رسمية من خلال استخدام ما أسمته "المدبلوماسية الرقمية"، ويشير التقرير إلى أن ليندا مينوحين كونها مشرفة على صفحات "فيسبوك" ومنصات التواصل الاجتماعي التابعة لوزارة الخارجية تحولت إلى سفيرة من نوع ما؛ هدفها هو إظهار "القيم المشتركة التي نشترك بها والتشابه بيننا"، وتنقل الصحيفة قول مينوحين، "وفي النهاية فأنت لا تنظر للحصاد الذي تحصده لكن البذور التي تزرعها وآمل أن تنمو". وتنقل الكاتبة عن وزير الخارجية إسرائيل كاتز، قوله، "هذه هي طريقة أخرى للتواصل مع العالمين العربي والإسلامي" تقول إغلاش؛ إن الكثير من أشرطة الفيديو لا تتطرق إلى النزاع الفلسطيني (الإسرائيلي)، وتحاول تقديم مظاهر الحياة والثقافة (الإسرائيلية). ويفيد التقرير بأن مينوحين تعمل في وزارة الخارجية مع فريق من ١٠ متخصصين يقدمون محتويات لصفحتين باللغة العربية على "فيسبوك" و"تويتر" و"إنستغرام" وقنوات على "يوتيوب"، مشيرًا المي أن لدى الحسابات ما مجموعه ١٠ ملايين مشاهد من مختلف الدول العربية.

# إعلااد المحمل محمود فتحي

## رسميًا إقليم كتالونيا يدرج مادة الدين الإسلامي في المدارس

قرَّر إقليم كتالونيا الإسباني بدءَ تدريس الدين الإسلامي في المدارس العامة، وذلك وَفق قرار رسمى من وزارة التربية والتعليم الإسبانية، ينص على بدأ تدريس العقيدة الإسلامية خلال العالم الدراسي ٢٠٢٠ /٢٠٢١م، وتتضمن الخطة الجديدة إدراج مادة الدين الإسلامي في مدارس إقليم كتالونيا، النظر في تاريخ المسلمين في إسبانيا وتدريسه للطلاب، في كل من مدن برشلونة وبايكس يوبريغات وجيرونا

ويأتي هذا القرار نتيجة اتفاقية التعاون بين المفوضية الإسلامية في إسبانيا والدولة الإسبانية، وذلك بعد عدد من المطالبات المتزايدة للسكان المسلمين بإدراج مادة الدين الإسلامي في المدارس، كما تضمَّنت الخطة الجديدة تلقى الطلاب المسلمين تعليمًا دينيًا إسلاميًا في المدارس العامة في كل من مستويات تعليم الأطفال، والابتدائي، والثانوي، وذلك على يد مدرسين معيّنين من قبل اللجنة الإسلامية الإسبانية.

يشار إلى أن إقليم كتالونيا يحتوي على أكثر من ١،٥ مليون مسلم، من بين ٢ مليون مسلم في إسبانيا كلها، يليها إقليم أندلوسيا الذي يزيد عدد سكانه المسلمين عن ٣٠٠ ألف، ومدريد بعدد ٢٨٠ ألف مسلم، ووفقًا لآخر إحصاءات اتحاد الجاليات الإسلامية (UCIDE) ، فإن المسلمين يشكلون ٣٠٨٪ من السكان الإسبان.

## الاتحاد الإسلامي في نقابة المحامين يطالب العالم بالتحرك لحماية الأسرى

طالب الاتحاد الإسلامي في نقابة المحامين المجتمع الدولي والعربي والعالم الإسلامي بالتحرك العاجل لحماية الشعب الفلسطيني عامة، وحماية الأسرى والمعتقلين داخل السجون الصهيونية؛ باتخاذ موقف يتبعه قرار عاجل بإلزام الاحتلال الصهيوني بإلغاء اللجوء للاعتقالات الإدارية بشكل نهائي، كجزء أصيل من تنفيذ نصوص القانون الدولي، كما دعا شعوب العالم الحر والمتضامنين والمحبين للعدالة ودعاة السلام بتكثيف حراكهم الشعبى للتضامن مع قضية الأسرى والمعتقلين الفلسطينيين في السجون الصهيونية ودعمها، والعمل على ضرورة الإفراج عنهم، والضغط على حكوماتهم للتحرك بإلزام الكيان الغاصب لأرض فلسطين باتخاذ الخطوات الكفيلة بضمان إلزام كيان الاحتلال أن يحترم التزاماته القانونية بموجب القانون الدولي الإنساني، والقانون الدولي لحقوق الإنسان.

كما طالب المجتمع الدولي بإلزام العدو الصهيوني بإلغاء قرارات الاعتقال الإداري التي تستند إليها في اعتقالاتها التعسفية وغير المبررة ضد أبناء شعبنا الفلسطيني.

كما طالب مؤسسات ومنظمات حقوق الإنسان العربية والدولية بالخروج عن صمتها، وعدم الكيل بمكيالين أمام انتهاكات حقوق الإنسان التي يتعرض لها الأسرى ودعا الأطراف السامية الموقعة على اتفاقية جنيف الرابعة للوفاء بالتزاماتها الواردة في المادة الأولى من الاتفاقية، والتي تتعهد بموجبها بأن تحترم الاتفاقية وأن تكفل احترامها في جميع الأحوال.



الحمد لله الدي جعلنا من الأمه الوسيط التي بعثها الله مُيسِّرة ولم يبعثها مُعَسِّرة، والصلاة والسلام على نبينا محمد هادينا بإذن ربنا وشفيعنا في الآخرة.

وبعد: فإن شرع الله تعالى في الزواج أقربُ إلى السهولة واليسر، وبركة الله تعالى جُعلَتْ لن كان دينه وسطًا، وأمره سهلاً، ومؤونته يسرًا، فالله تعالى يريد بعباده الي<mark>سر ولا يريد</mark> بهم العسر. ومن الأمور التي يُنْدُب فيها بقوة إلى التيسير: الزواج؛ لأن التعسير والتشدُّد فيه يقف أمام الإحصان والعضة؛ سدًّا مانعًا وحُجَر عشرة، وطوبى لمن كان هيِّنًا لينًا، قريبًا سهلاً. والبركة من الله لمن كان مقتصدًا في مهره <mark>وجهازه ومسكنه</mark>، ووليمة عر<mark>سه</mark>، ونبدأ الحديث أولاً عن:

مسكن الزوجية:

كلما كان للعروسين مسكن

## إعداد من د. جمال عبد الرحمن

خاص بهما كلما كان ذلك أهنأ لهما عند بنائهما، وأستريف حياتهما الجديدة، وقد سأل النبي صلى الله عليه وسلم عليًا رضي الله عنه أن يسعى في ذلك ففعل، واستقل ببيت خاصّ، لكنّه كان بعيدًا عن بيت الرسول صلى الله عليه وسلم قليلاً، فطلب من علي أن يقترب منه، فلما تيسَّر ذلك تحوَّل رضي الله عنه قريبًا من المصطفى صلى الله عليه وسلم.

إذن فلنتحدث عن مسكن العروس فاطمة، رضي الله عنها بنت سيد البشرية صلى الله عليه وسلم.

مسكن فاطمة رضي الله عنها:

عن أبى جعفر قال: لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم المدينة نزل على أبي أيوب

سنة أو نحوها، فلما تزوج عليٌّ فاطمة قال النبي لعلي: «اطلب منزلا ، فطلب على منزلا، فأصابه مستأخرًا عن النبي صلى الله عليه وسلم قليلاً، فبنى بها فيه، فجاء النبي صلى الله عليه وسلم اليها فقال: «إني أريد أن أُحُولُك إليَّ»، فقالت لرسول الله: فكلِّم حارثة بن نعمان أن يتحوَّل عنى، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «قد تحول؛ قد استحَيْثُ منه» فبلغ ذلك حارثة فتحول وجاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يا رسول الله؛ إنه بلغني أنك تُحوِّل فاطمة إليك، وهذه منازلي وهي أسقب (أقرب) بيوت بني النجار بك، وإنما أنا ومالى لله ولرسوله، والله يا رسول الله المال الذي تأخذ منى أحب إلى من الذي تدع. (الطبقات الكبرى: ١٩/٨).

#### مساكن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم:

فلما قال حارثة بن النعمان ذلك له قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «صدقتَ؛ بارك الله عليك»، فحوَّلها إلى بيت حارثة. قال محمد بن عمر: وكانت لحارثة بن النعمان منازل قرب مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم وحَوْله، وكلما أحدث رسول الله أهلاً تحوَّل له حارثة بن النعمان عن منزله حتى صارت منازله كلها لرسول الله صلى الله عليه وسلم وأزواجه. وعن معاذ بن محمد الأنصاري قال: سمعت عطاء الخراساني في مجلس فيه عمران بن أبي أنس يقول: أدركت حُجَر أزواج رسول الله صلى الله عليه وسلم من جريد النخل على أبوابها المسوح من شعر أسود، فحضرت كتَّابِ الوليد بن عبد الملك يُقْرَأ يأمر بإدخال حُجَر أزواج النبي في مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فما رأيت يومًا أكثر باكيًا من ذلك اليوم. قال عطاء: فسمعت سعيد بن المسيب يقول يومئذ: "والله لوددتُ أنهم تركوها على حالها، ينشأ ناشئ من أهل المدينة ويقدم القادم من الأفق فيرى ما اكتفى به رسول الله صلى الله عليه وسلم في حياته، فيكون ذلك ممَّا يُزهُد الناس في التكاثر والتفاخر فيها، يعني الدنيا". قال معاذ: فلما فرغ عطاء الخراساني من حديثه قال عمران بن أبي أنس: كان منها أربعة أبيات بلبن لها حُجَرمن جريد، وكانت خمسة أبيات من جريد مطينة لا حُجَر لها، على أبوابها مسوح

الشعر، ذَرَعْتُ الستر فوجدته ثلاث أذرع في ذراع والعظم أو أدنى من العظم، فأما ما ذكرت من كثرة البكاء فلقد رأيتني في مجلس البكاء فلقد رأيتني في مجلس الله صلى الله عليه وسلم منهم أبو سلمة بن عبد الرحمن وأبو أمامة بن سهل بن حنيف وخارجة بن بن سهل بن حنيف وخارجة بن لحاهم الدمع، وقال يومئذ أبو أمامة: "ليتها تُركت فلم تُهدم عيوروا ما رضي الله لنبيه صلى الله ويروا ما رضي الله لنبيه صلى الله عليه وسلم ومفاتيح خزائن الدنيا بيده". (الطبقات الكبرى: ١٨٨٨).

وليس كلامنا عن مساكن السلف أننا ننكر على الناس ما استحدثوه في الأبنية في نظامها وتطورها ونظافتها، وإنما ندعو إلى الاقتصاد والتوسط وعدم المغالاة.

#### ضوابط في منازل الزوجية:

هذه البيوت كبرت أو صغرت ينبغي ألا تُزيَّن بما يخالف الشرع، أو يُوضَع بها ما يُنكره، تحت مسمى أن المناسبة فرحة عروسين، هإن المفرح ينبغي ألَّا يكون بما يُغْضِبُ الله. ومَن دُعِيَ إلى عرسٍ فوجد منكرًا فليرجع، هذا هو الصواب.

قال الإمام البخاري رحمه الله تعالى: باب هل يرجع إذا رأى منكرًا في الدعوة؟ ورأى ابن مسعود صورة في البيت فرجع. ودعا ابن عمر أبا أيوب فرأى في البيت سترًا على الجدار، فقال ابن عمر: غلبنا عليه النساء، فقال أبو أيوب: مَن كنتُ أخشى عليه فلم أكن أخشى عليك، والله لا أطعم لكم طعامًا، فرجع. (صحيح الطعم لكم طعامًا، فرجع. (صحيح

البخاري: ۲۰/۷) وفي روايد: "مَن (كُنتُ) أَخشى (عليه) أن تَغلبننَهُ النُساءُ فلَم (أكُن) أَخشى (عليكَ) أن تغلبنَكُ أن تغلبنَكَ؛ لا أطعَمُ لَكُم طعامًا، ولا أدخلُ لَكُم بيتًا" (آداب الزفاف للألباني ۱۲۹).

(سيترا) ستارة يغطّى بها الجدار كالسجاد الذي يُوضع في الجدران في كثير من البيوت، وإنها أنكره لأنه لا فائدة في استعماله فهو نوعٌ من التبذير، وكثيرًا ما يكون في هذا الستر صور لذوات الأرواح، فليحذر أهل الإسلام من تلك الأحوال فإنها تمنع دخول الملائكة والبركة.

وعن عائشة زوج النبي صلى الله عليه وسلم أنها أخبرته أنها اشْتَرُتْ نُمْرُقُهُ فِيها تُصاويرُ، فُلُمَا رَآها رُسولُ الله صلى الله عليه وسلم قامَ على الباب فُلُمْ يَدْخُلْ، فُعَرَفَتْ فِي وِجْهِهِ الكَراهيةَ، قَالَتْ: يا رُسولَ الله، أتُوبُ إلى الله وإلى رُسوله، ماذا أَذْنَبْتُ؟ قَالَ: مَا بِالُ هذه النَّمْرُقَة فقالُتْ: اشْتَرَيْتُها لتَقُعُدُ عِليها وتَوسَّدَها، فقالَ رُسُولُ الله صلى الله عليه وسلم: إِنَّ أَصْحَابُ هَذَهِ الصُّوَرِ يُعَذَّبُونَ يَومَ القيامَة، ويُقالُ لهمْ: أَحْيُوا ما خُلُقْتُمْ وقالُ: إِنَّ الْبَيْتَ الذي فيه الصُّورُ لا تَدْخُلُهُ الْمُلائكُةُ. (صحيح البخاري: ٥٩٦١).

ومما يتعلق بسكن العرس أن كثيرًا من الناس يشقون على النوج باشتراط مسكن مملوك للزوج وليس بالإيجار، بل ربما تجاوز بعضهم ليكتب السكن باسم الزوجة، وكل هذا من العسر والتشديد الذي لا يورث إلا الفشل والشقاق وربما الطلاق، فليتق الله أهالي العروسيين

ويقتدوا بسيد الثقلين رسول الله صلى الله عليه وسلم.

فَاذَا السِيتِةِ رَالِعِ رَوْسِانِ فِيُّ مسكنهما فالسُّنَّة أَنْ يُولِمَ وَلِي<mark>مةً</mark> ولو بشاة.

#### الوليمة والتعاون فيها والإهداء:

ومن التيسير في النزواج أيضًا الاقتصاد في الوليمة (ولو شاة)، بل والتعاون مع الزوج الإقامتها.

عن أنس بن مالك قال: ما أولم رسول الله صلى الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على امرأة من نسائه أكثر أو أفضل مما أولم على زينب. فقال ثابت البناني: بمَ أَوْلَمَ؟ قال: أطعمهم خبزًا ولحمًا حتى تركوه. (صحيح مسلم ح١٤٢٨.٩١).

وعنه قال: تنزوج رسول الله صلى الله عليه وسلم، فدخل بأهله، قال: فصنعت أمي أم سليم حيسًا (وهو الطعام المتّحد من التمر والدقيق والسمن) فجعلته في تُوْرِ؛ (إناء من حجارة أو من نحاس تشرب فيه العرب، ويُتوضأ منه) فقالت: يا أنس؛ اذهب بهذا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقل: بعثتُ بهذا إليك أمي، وهي تقرئك السلام وتقول: إنَّ هذا لك منا قليل يا رسول الله، قال: فذهبت بها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: إن أمى تقربئك السلام، وتقول: إن هذا لك منا قليل يا رسول الله فقال: «ضعه»، ثم قال: «اذهب فادع لي فلانًا وفلانًا وفلانًا ومن لقيت»، وسمى رجالاً، قال: فدعوت مَن سمى ومن لقيت، قال: قلت لأنس عددُ كُم كانوا؟ قال: زهاء ثلاثمائة، وقال لي رسيول الله صيلي الله عليه وسلم: «يا أنس؛ هات التّؤر» قال: فدخلوا حتى امتلأت الصُّفّة والحجرة، فقال رسول الله صلى الله

عليه وسلم: «ليتحلق عشرة عشرة وليأكل كل إنسان مما يليه» قال: <mark>فأكلوا حتى شبعوا، قال: فخرجت</mark> طائفة حتى أكلوا كلهم، فقال لي: «يا أنس؛ ارفع» قال: فرفعت، فما أدري حين وضعتُ كان أكثر أم حين رفعتُ. قال: وَجَلْسَ طُوَائفُ مِنْهُمْ يَتُجَدُّثُونَ فِي بَيْت رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَرَسُولُ اللَّه جَالسٌ وَزُوْجَتُهُ مُولِّيةٌ وَجْهَهَا إِلَى الْحَائَطِ، فَثُقُلُوا عَلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَخَرَجَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَسَلَّمَ عَلَى نَسَائُه، ثُمِّ رَجَعَ، فَلَمَّا رَأُوْا رَسُولَ اللَّه صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدْ رَجَعَ، ظُنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ ثُقُلُوا عَلَيْهِ، قَالَ: فَابْتَدَرُوا الْبَابَ، فُخْرَجُوا كُلُّهُمْ، وَجَاءَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْه وَسَلَّمَ، حَتَّى أَرْخُى السِّتْرِ، وَدَخَلُ وَأَنَا جَالسٌ فِي الحُجْرَة، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلَّا يَسيرًا حَتَّى خَرَجَ عَلَيَّ، وَأَنْزَلَتْ هَدْهُ الآيَـةُ، فِحْرَجَ وَقَرَأَهُنَّ عَلَى النَّاسَ: « يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بُيُوتَ ٱلنَّبَىّ إِلَّا أَنَّ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَادٍ غَيْرَ نُطَّرِينَ إِنَـٰهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادَخُلُواً فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَأَنتَشِرُواْ وَلَا مُسْتَعْنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي ٱلنَّبِيِّ » (الأحزاب: ٥٣).

من هذا الحديث، نرى أنَ السلف وهم الأخيار الأطهار لم يكونوا ينظرون إلى العروس وهي زوجة النبي صلى الله عليه وسلم، كما قال أنس صلى الله عليه وسلم، «ورسول الله صلى الله عليه وسلم جالس وزوجته مولية وجهها إلى الحائط».

(صحيح مسلم: ١٤٢٨).

فأين هذا الهدي الشريف والسيك الشريف والسعلوك العفيف من أولئك المفرطين الذين فقدوا حياءهم فصاروا يزفون المرأة ويرقصون

حولها وهي بينهم بثياب لا يجوز لها أن تظهر بها أمام الرجال إلا مَن فقدت حياءها وفسد طبعها وساء خُلقها؟ ويراها الغريب والقريب والبر والفاجر، فصارت بذلك معرضًا لأهل التفسيق ومركزًا للتسويق. وخرج الحياء وَلم يَعُد، وراحت الغيرة إلى غير رجعة، وإنا لله وإنا إليه راجعون.

#### ولا يشترط في الوليمة الذبائح:

عن أنس قال: أقام النبي صلى الله عليه وسلم بين خيبر والمدينة شلاثًا يبني بصفية بنت حيي، فدعوت المسلمين إلى وليمته فما كان فيها من خبز ولا لحم؛ أمر بالأنطاع (فُرُش) فألقي فيها من التمر والأقصط (لبن مجفف يُطبخ به) والسمن فكانت وليمته. (صحيح البخاري ح٥٠٨٥). والدين يُسر.

#### إجابة دعوة الوليمة، ومَن يُدعَى إليها؛

عن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «إذا دُعِيَ أحدكم إلى طعام فليُجِبْ، فإن شاء طعم وإن شاء ترك» (صحيح مسلم: ١٤٣٠).

وينبغي ألا تقتصر الدعوة على الأغنياء والوجهاء من الناس الذين ليسوا بحاجة إلى طعامها، ويُترك الفقراء والضعفاء وهم أحوج إليها، ومثل هذه الوليمة لا بركة في طعامها، ولا خيرة أهلها.

عُنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، قَالَ: «شَرُّ الطَّعَامِ طَعَامُ الوَلِيمَة، يُمْنَعُهَا مَنْ يَأْتِيهَا، وَمَنْ يَأْتِيهَا، وَيُدْعَى الْنِهَا مَنْ يَأْبِاهَا، وَمَنْ لَمْ يُخْتَدُ عَصَى اللَّه يُحِب الْمَدَّعْوَةَ، فَقَدْ عَصَى اللَّه وَرَسُولَهُ». (صحيح مسلم ١٤٣٧). ورَسُولَهُ». (صحيح مسلم ١٤٣٧).



# قصة مرض الصحابي خوات بن جبير ووصية النبي صلى الله عليه وسلم له

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعدُ:

فنواصل في هذا التحذير تقديم البحوث العلمية الحديثية للقارئ الكريم؛ حتى يقف على حقيقة هذه القصة التي اشتهرت على ألسنة القصاص والوعاظ، وإلى القارئ الكريم التخريج والتحقيق:

#### أولاً: أسباب ذكر هذه القصة:

 اشتهار هذه القصة لوجودها في بعض كتب السنة الأصلية، كما سنبين من التخريج.

Y- القصة متعلقة بمرض الصحابي خوات بن جبير، وقد ثبتت صحبته حيث ذكره الإمام الحافظ عز الدين أبو الحسن علي بن الأثير المتوفى سنة (٣٠٠هـ) يغ كتابه «خوات بن جبير بن النعمان بن أمية بن امرئ

## اعداد کے علی حشیش

القيس بن ثعلبة بن عمرو بن عوف بن مالك بن الأوس الأنصاري الأوسى يكنى أبا عبد الله وقيل أبو صالح».

كذلك ذكره الحافظ ابن حجر المتوفى سنة (۸۵۲هـ) في حجر المتوفى سنة (۸۵۲هـ) في (۲۳۰۰/۳٤٦/۲) ناقلاً نسبه المذي ذكره ابن الأشير، ثم وابن إسحاق، وغيرهما في البدريين، وقالوا: «إنه أصابه

ي ساقه حجر قرد من الصفراء، وضرب له رسول الله صلى الله عليه وسلم بسهمه». كذا ذكره ابن الأثير.

كذلك ذكره الإمام الحافظ المزي في «تهذيب الكمال» المزي في «تهذيب الكمال» «خوات بن جبير بن النعمان الأنصاري، والد صالح بن خوات بن جبير، له صحبة، روى عنه ابنه صالح بن خوات بن جبير وآخرون». اهد.

٣- عندما نثبت هذه الصحبة

للصحابي خوات بن جبير، ثم يذكر أنه مرض ثم عافاه الله ثم لقيه النبي صلى الله عليه وسلم، كما سنبين في متن هذه القصة، ويذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم أوصاه فقال؛ «يا خوات فِ الله بما وعدت».

قوله: «فِ اللّه» أي: من الوفاء بالوعد.

إن تعجب فعجب أن يقول الصحابي خوات بن جبير للنبي صلى الله عليه وسلم:
 «يا رسول الله ما وعدت شيئا»،
 كما سندين إلى المن.

ويذكر في هذه القصة أن النبي صلى الله عليه وسلم يرد على نفي خوات بن جبير «يا رسول الله ما وعدت شيئا». ويكرر عليه النبي صلى الله عليه وسلم ويقول: «فض الله بما وعدت»، ويبين له النبي صلى الله عليه وسلم ويفين كه النبي صلى الله عليه وسلم كيف وعد.

7- ويحاول البعض أن يؤول الكلام المنسوب إلى النبي صلى الله عليه وسلم في هذه القصة، وذلك لعدم درايته أن القصة ثابتة، وهي كما أن القصة ثابتة، وهي كما أنها لم تصح، فأثبت العرش ثم انقش؛ حتى لا تتعرض الله عليه وسلم حيث أخرج الأمام البخاري في «صحيحه» الأمام البخاري في «صحيحه» الأكوع قال: سمعت النبي صلى الأكوع قال: سمعت النبي صلى الأكوع قال: سمعت النبي صلى المنافع عليه وسلم يقول: «من

يقل عليَّ ما لم أقل فليتبوأ مقعده من النار».

من أجل هذه الأسباب سنبين للـقارئ الـكريم حقيقة هـذه القصة من التخريج والتحقيق.

#### ثانيًا: المتن:

رُوِيَ عن خوات بن جبير قال:
«مرضت ثم أفقتُ فلقيني
رسول الله صلى الله عليه
وسلم فقال: صَح جسمك يا
خوات». قلت: وجسمك يا
رسول الله، فقال: «يا خوات فِ
لله بما وعدت».

قلت: يا رسول الله، ما وعدت شبئًا.

قال: «بلى يا خوات إنه ليس من مريض إلا جعل الله على نفسه إذا عافاه الله يفعل خيرًا وينتهي عن الشر، ففِ الله بما وعدت».

#### ثالثاً: التخريج:

١- الخبر اللذي جاءت به هذه القصة أخرجه الإمام الحافظ أبو أحمد عبد الله بن عدي الجرجاني المتوفى سنة (٣٦٥هـ) في «الكامل» (۱۲۲۱) (۱۲۲/۱) قال: «حدثنا جعفر بن أحمد بن مروان الوزان الحراني بحلب، حدثنا علي بن جميل حدثنا محمد بن الحجاج البغدادي المصفر، حدثني خوات بن صالح بن خوات بن جبير، عن أبيه، عن جده خوات بن جبير قال: «مرضت ثم أفقت فلقيني رسول الله صلى الله عليه وسلم...» القصة.

٢- وأخرجه الإمام الحافظ أبو القاسم سليمان بن أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني المتوفى سنة (٣٦٠هـ) في «المعجم الكبير» (٢٠٤/٤) قال: «حدثنا محمد بن عبد الله الحضرمي، حدثنا عبد الله بن الحكم بن أبي زياد القطواني حدثنا محمد بن الحجاج المصفر به.مختصراً».

#### رابعًا: التحقيق:

الخبر الذي جاءت به هذه القصة القصدة لا يصبح، والقصة واهية.

ا-الراوي الأعلى لهذا الخبر الصحابي خوات بن جبير أبو عبد الله ويقال: أبو صالح، روى عنه ابنه صالح بن خوات بن جبير كذا في «تهذيب الكمال» (٥/ ١٦/٥ ١٦/٥) وقطبيقه في سند هذا الخبر، وهذا مهم حيث وقع تصحيف في بعض الكتب التي أخرجت هذا الخبر في السم الراوي عن الصحابي خوات بن جبير.

٢- علة هذا الخبر: محمد بن الحجاج المصفر البغدادي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٧٣٥٢/٥٠٩/٣): روى عن خوات بن صالح بن خوات بن معين: حبير، قال يحيى بن معين: «ليس بثقة»، وقال أحمد: «قد تركنا حديثه».

وقال البخاري: «سكتوا عنه»، وقال النسائي: «متروك». ثم ذكر الإمام الذهبي هذا الخبر وجعله من عجائب محمد بن الحجاج المصفر فقال: «ومن عجائبه حدثني خوات بن

صالح بن خوات بن جبير عن أبيه عن جده قال: مرضت ثم أفقت فلقيني رسول الله صلى الله عليه وسلم...» القصة.

"- وقال الإمام الحافظ ابن حبان في «المجروحين» (٢٩٦/٢): «محمد بن الحجاج المصفر كان ببغداد منكر الحديث جدًا، لا تحل الرواية عنه». اه.

٤- لقد نقل الإمام الذهبي أقوال أئمة الجرح والتعديل في محمد بن الحجاج المصفر، وكان لا بد من بيان مصطلحات هؤلاء الأئمة النقف على درجته خاصة أن الإمام الذهبي نفسه «ثم أهم من ذلك أن نعلم بالاستقراء التام: عُرْف ذلك ومقاصده بعباراته الكثيرة».

ثم قال: «وأما قول البخاري: سكتوا عنه. فظاهرها أنهم ما تعرضوا له بجرح ولا تعديل وعلمنا مقصده بالاستقراء: أنها بمعنى تركوه». اهـ.

قلتُ: ولقد قال الإمام البخاري في «التاريخ الكبير» (٦٤/١): «محمد بن حجاج المصفر كان ببغداد أبو عبد الله: «سكتوا عنه». اهـ.

وقال الحافظ ابن كثير في «اختصارعلوم الحديث» (ص ٨٩): «وتم اصطلاحات الأشخاص، ينبغي التوقيف عليها، من ذلك أن البخاري إذا قال في الرجل: «سكتواعنه» أو

«فيه نظر» فإنه يكون في أدنى النازل وأردئها عنده، ولكنه لطيف العبارة في التخريج؛ فليعلم ذلك». اهـ.

قلتُ: ولقد قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» ( ٥٣٥): «محمد بن الحجاج المصفر: متروك الحديث». اه. قلتُ: ولقد قال الإمام النسائي في «الضعفاء والمتروكين» المصفر: متروك الحديث». اه. المصفر: متروك الحديث». اه. له معناه، حيث قال الحافظ له معناه، حيث قال الحافظ ابن حجر في «شرح النخبة» النسائي ألا يترك حديث الرجل حتى يجتمع الجميع على تركه». اه.

ونقل الحافظ ابن حجر «اللسان» (۱۳۳/٥) في «اللسان» (۱۳۳/٥) أقدوال أئمة الجرح والتعديل التي نقلها الإمام الذهبي في «الميزان» وأقرها، وزاد عليها: «قال الأزدي: وهو متروك الحديث، وقال العجاج المين الحديث، وقال حاتم بن الليث: وقال أبو داود: غير ثقة، وقال أبو نعيم الأصبهاني: منكر الحديث، وقال أبو زرعة: ووى أبو نعيم الأصبهاني: منكر الحديث، وقال أبو زرعة: روى أحاديث بواطيل». اهـ.

#### خامسًا: الاستنتاج:

مما أوردناه من أقوال أئمة الجرح والتعديل يتبين أن: محمد بن الحجاج المصفر:

متروك منكر الحديث جدًا لا تحل الرواية عنه غير ثقة يروي أحاديث بواطيل، فالخبر باطل، والقصة واهية لا تحل روايتها.

#### سادسًا: طريق آخر للقصة:

أخرجه الإمسام الحافظ السطبراني في «الكبير» (٢٠٥/٤) قال: حدثني موسى بن زكريا لتستري، حدثنا شباب العصفري، حدثنا عبد الله بن إسحاق الهاشمي، حدثنا خوات بن صالح بن خوات بن جبير، عن أبيه، عن جده، فذكر القصة باختصار.

وأخرجه الحافظ في «المستدرك» (٤١٣/٣) قال: حدثنا أحمد بن يعقوب الثقفي، حدثنا موسى بن زكريا التستري به.

وعلته: موسى بن زكريا التستري، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٩٤/٢٠٥/): «تكلم فيه الدارقطني، وحكى الحاكم عن الدارقطني: أنه متروك». اه.

وعلة أخرى: عبد الله بن إسحاق الهاشمي قال المعقيلي في «الضعفاء الكبير» (٧٨٣/٢٣٣/٢): «له أحاديث لا يُتابع منها على شيء». الهد. فهذا الطريق سنده تالف لا يزيد القصة إلا وهنا على وهن.

هذا ما وفقني الله تعالى إليه، وهو وحده من وراء القصد.

# حرر البحار في بيان ضعيف الأحاديث القصار

🗘 القسم الثاني

الحلقة (٩٨)



#### ۸۸۲- «لن تزول قدما شاهد الزور حتى يوجب الله له النار».

الحديث لا يصح: أخرجه ابن ماجه في «السنن» (ح٢٣٧٣)، والحاكم في «المستدرك» (٩٨/٤)، والعقيلي في «الضعفاء الكبير» (١٦٨١/١٢٣/٤) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته محمد بن الفرات أبو على التميمي كوفي، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٨٠٤٧/٣/٤): «كذبه أحمد، وأبو بكر بن أبي شيبة، وقال أبو داود: روى عنه محارب بن دثار أحاديث موضوعة، وقال البخاري: منكر الحديث، وقال ابن معين: ليس بشيء». اهـ.

وقال الإمام ابن حبان في «المجروحين» (۲۸۱/۲): «محمد بن الفرات كان ممن يروي المعضلات عن الأثبات حتى إذا سمعها من الحديث صناعتُه علم أنها موضوعة لا يحل الاحتجاج به». اه.

٨٨٣- «الطيريوم القيامة ترفع مناقيرها، وتغرب بأذنابها وتطرح ما في بطونها ».

الحديث لا يصح: أخرجه الإمام الحافظ ابن عدي في «الكامل» (١٣٧/٦) (١٦٤٠/١٩) من حديث ابن عمر مرفوعًا، وعلته محمد بن الفرات وهو كذاب يروي عن محارب بن دثار أحاديث موضوعة، وهذا منها كما بينا حاله

٨٨٤- «إذا قام العبد إلى صلاته فكان هواه

#### علي حشيش

ووجهه وقلبه إلى الله تبارك وتعالى، انصرف كيوم ولدته أمه».

الحديث لا يصح: أورده الغزالي في «الإحياء» (١٦٦/١) مرفوعًا بصيغة الجزم، وقال الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء»: «لم أجده». اهـ.

٨٨٥- «ناداني جبريل من تلقاء العرش، فقال: يا محمدُ، يقولُ لك الرحمنُ عزُّ وجلَّ: مَن ذُكرْتُ بين يديه فلم يصلُ عليك دخل

الحديث لا يصح: أخرجه أبو منصور الديلمي في «مسند الفردوس» (ح٢٦٧٤-الغرائب الملتقطة) من حديث عبد الله بن جراد مرفوعًا، وعلته يعلى بن الأشدق، قال الإمام الذهبي في «الميزان» (٩٨٣٤/٤٥٦/٤): «يعلى بن الأشدق كان حيًّا في دولة الرشيد، قال البخاري: لا يُكتب حديثه، وقال أبو زرعة: ليس بشيء لا يصدق، وقال ابن حبان: وضعوا له أحاديث فحدُّث بها ولم يَدْن. اهـ.

٨٨٦- «عُرضت عليَّ أعمال أمتى فوجدت منها المقبول والمردود إلا الصلاة عليَّ».

الحديث لا يصح: أورده الإمام السيوطي في «الدررالمنتثرة في الأحاديث المشتهرة» (ح٢٩٨)، وقال: «لم أقف له على سند ». اهـ. ونقله القاري في «المصنوع» (ح١٩٢) وأقره». اهـ.



الحلقة (٧٢)

قرائن اللغة والنقل والعقل على حمل صفات الله (الخبرية) و(الفعلية) على ظاهرها دون المجاز

تابع: جولة مع ابن قدامة في مناظرته الأشاعرة لإثبات صفة الكلام على حقيقتها، وأنه بحرف وصوت لا يشبه حروف وأصوات المخلوقين

اعداد الله المدروقي المداد المديم الدسوقي المداد المداد المدروقي الاستاذ بجامعة الأزهر

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه.. وبعد:

فإضافة إلى ما سبق أن ذكرناه للعلامة ابن قدامة في رد شبهات الأشاعرة ودحض حججهم، قوله رحمه الله في كتابه (مناظرة أهل البدع في القرآن وكلام الله القديم)؛ وإبّان ردّه أباطيل الأشاعرة وقولهم؛ إن القرآن ليس كلام الله، وإنما هو عبارة عنه؛ قال: "والأمة مجمعة على أن هذا القرآن، هو الذي لا تصح الصلاة إلا به، ولا تصح الخُطْبَة إلا بآية منه، ولا يَقرأه حائض ولا جنب، ولمَّا اختلف أهل الحق والمعتزلة فقال أهل الحق؛ (القرآن كلام الله غير مخلوق)، وقالت المعتزلة: (هو مخلوق)، لم يكن اختلافهم في هذا الموجود دون ما في نفس الباري مما لا يُدرى ما هو ولا نعرفه، ولمَّا أمر الله بترتيل القرآن بقوله: (وَرَتَّل ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِلًا) (المزمل/٤)، لم يفهم منه المسلمون إلا هذا الموجود، ولما قال الوليد بن المغيرة: (إِنْ هَٰذَآ إِلَّا قُولُ ٱلْبَشَرِ) (المدثر/٢٥)، إنما أشار إلى هذا النظم، فتوعده الله بقوله: (سَأُصُلِهِ سَفَرَ) (المدشر/٢٦)، ولمّا قالوا: (لَن نُؤْمِرَ بِهَاذَا ٱلْقُرْءَان وَلَا بُالَّذِي بَيْنَ يَدَيْدُ ) (سبأ/٣١) إنما أشاروا إليه، ولما قالوا: (إن هذا إلا أساطير الأولين)، لم يعنوا غيره.

ولو لم يكن هذا النظم قرآنا لوجب أن تبطل الصلاة به لما في صحيح مسلم: (إن صلاتنا هذه لا يصلح فيها شيء من كلام الناس، إنما هي التسبيح والتكبير وقراءة القرآن)، فعلى قول هؤلاء المخذولين يكون القرآن الذي لا تصح الصلاة إلا به، مبطلاً لها لأنه ليس بقرآن وإنما هو-بزعمهم- تصنيف جبريل، وهذه فضيحة لم يُسبقوا إليها.

وأجمع المسلمون على أن القرآن معجز للخلق عجزوا عن الإتيان بعشر سور مثله أو سورة من مثله، وإنما يتعلق ذلك بهذا القرآن، وهو هذا القرآن الذي أجمع عليه المسلمون وكفر به الكافرون وزعمت المعتزلة أنه مخلوق.. ولا خلاف بين المسلمين أن من جحد آية أو كلمة أو حرفاً أنه كافر، وقال علي: (من كفر بحرف منه

فقد كفربه كله).. والأشاعرة يجحدون ذلك كله ويقولون: ليس شيء منه قرآناً وإنما هو كلام جبريل، ولا خلاف بين المسلمين كلهم في أنهم يقولون: (قال الله كذا)، إذا أرادوا أن يخبروا عن آية أو يستشهدوا بكلمة من القرآن، وإلا فكان ينبغي إذا حكوا آية، أن يقولوا: قال جبريل، أوقال النبي عليه السلام.

ثم إنهم-يعني: الأشاعرة-قد أقروا أن القرآن كلام الله غير مخلوق، فإذا لم يكن القرآن هذا الكتاب العربي الذي سماه الله قرآناً، فما القرآن عندهم؟؛ وبأي شيء علموا أن غير هذا يسمى قرآناً، فإن تسمية القرآن إنما تعلم النص بتسميته: (القرآن) إلا لهذا الكتاب، ولا عرفت الأمة قرآنا غيره.

#### أ- فضح ابن قدامة لحقيقة ما عليه الأشاعرة من: أن القرآن حكاية عن جبريل

ومدار القوم، على: القول بخلق القرآن ووفاق المعتزلة، ولكن أحبوا أن لا يُعلم بهم، فارتكبوا: مكابرة العيان، وجحد الحقائق، ومخالفة والإجماع، ونبذ الكتاب والسنة وراء ظهورهم، والقول بشيء لم يقله قبلهم مسلم ولا كافر.

ومن العجب أنهم لا يتجاسرون على إظهار قولهم ولا التصريح به إلا في الخلوات، ولو كانوا ولاة

الأمر وأرباب الدولة.. وإذا حكيث عنهم مقالتهم التي يعتقدونها كرهوا ذلك وأنكروا وكابروا عليه، ولا يتظاهرون إلا بتعظيم القرآن وتبجيل المصاحف، وفي الخلوات يقولون ما فيها إلا الورق والمداد وأي شيء فيها؟، وهذا فعل الزنادقة.

ولقد حَكَيتُ عن الذي جرت المناظرة بيني وبينه بعض ما قاله، فنُقل إليه ذلك فغضب وشق عليه وهو من أكبر ولأة البلد، وما أفصح لى بمقالته حتى خلوت معه وقال: (أريد أن أقولَ لك أقصى ما في نفسى، وتقول لى أقصى ما في نفسك)، وصرح لي بمقالتهم على ما حكيناه عنهم، ولما ألزمتُه بعض الآيات الدالة على أن القرآن هو هذه السور، قال: (وأنا أقول: إن هذا قرآن، ولكن ليس هو القرآن القديم)، قلت: (وَلنا قرآنان؟!)، قال: (نعم، وأي شيء يكون إذا كان لنا قرآنان ١٤)".

يقول ابن قدامة: "ولا نعرف في أهل البدع طائفة يكتمون مقالتهم ولا يتجاسرون على إظهارها إلا الزنادقة والأشعرية، وقد أمر الله والأشعرية، وقد أمر الله والدعاء إليه وتبليغ ما أنزل والدعاء إليه وتبليغ ما أنزل عليه، فقال تعالى: (يَكَأَيُّا وَإِن لَّدَ تَعَمَّلُ فَمَا أَبْرُلَ إِلْيَكَ مِن رَبِّكَ وَإِن لَّدَ تَعَمَّلُ فَمَا بَيْغَتَ رِسَالتَهُ، (المائدةم كما يزعمون هي الحق؛ فهلا أظهروها ودعوا الحق؛ فهلا أظهروها ودعوا

الناس اليها؟ وكيف حل لهم كتمانها واخفاؤها والتظاهر بخلافها وايهام العوام اعتقاد مما سـواهـا؟ ببل لـوكانت مقالتهم هي الحق الذي كان عليه رسول الله وأصحابه لم يُظهرها أحد منهم وكيف تواطئوا على كتمانها؟ أم كيف حلّ للنبي كتمانها عن أمته وقد أمر بتبليغ ما أنزل كيف وشعه-كما اليه وتُوعًد على إخفاء شيء هو مؤدى كلامهم- أن يوهم مؤدى كلامهم- أن يوهم الخلق خلاف الحق؟ د.

ثم هو صلى الله عليه وسلم أشفق على أمته من أن يُعلمه الله حقاً ويأمره بتبليغه إلى أمته فيكتمه عنهم حتى يضلوا عنه، ثم إذا كتمه فمن الذي بلّغه إلى الصحابة حتى اعتقدوه ودانوا به؟١ وكيف تُصُوِّر منهم أن يدينوا به وبتواطئوا على كتمانه حتى لا يُنقل عن أحد منهم مع كثرتهم وتضرفهم في البلدان؟ ؛ فإن تُصُوِّر ذلك منهم، فمن الذي نقله إلى التابعين حتى اعتقدوه؟!.. فكل هذا من المستحيل الذي يُقطع كل ذي لب بفساده، ويعلم يقيناً أن رسول الله وأصحابه وتابعيهم ما كانوا يعتقدون في القرآن اعتقاداً سوى اعتقاد المسلمين، وأنه هذا القرآن العربي الذي هو

ARIAN ARIAN

سور وآیات، وهندا أمر لا یخفی علی غیر من أضله الله.

#### ب- دحض ابن قدامة فرية الأشاعرة في نفي الحرف عن كلام الله

فإن قالوا: (فكيف قلتم إن القرآن حروف، ولم يُرد هذا في كتاب ولا سنة ولا عن أحد من الأئمة؟)؛ قلنا: (قد ثبت أن القرآن هو هذه السور والآيات، ولا خلاف بين العقلاء كلهم مسلمهم وكافرهم في أنها حروف، ولا بختلف عاقلان في أن «الحمد» خمسة أحرف، واتفق المسلمون كلهم على أن سيورة الضاتحة سبعُ آبات، واتفقوا كلهم على أنها كلمات وحروف، وقد افتتح الله كثيرا من سور القرآن بالحروف المقطعة مثل «آلم» و«آلـر»، ولا يحجد عاقل كونها حروفاً إلا على سبيل المكابرة).

فإن قالوا: (لا يسوغ لكم أن تقولوا لفظة لم ترد في كتاب ولا سنة وإن كان معناها صحيحاً ثابتاً)، قلنا: (هذا خطأ، فإنه لا خلاف في أنه مبائة وأربع عشرة سورة، وإن سورة البقرة مائتان وست وثمانون آية، وفي عدً آي سور وأعشاره، وإن لم يرد لفظ في ذلك في كتاب ولا سنة).

جاءت به السنة وأقوال

الصحابة وإجماء الأمة فقد قال عليه السلام: (من قرأ القرآن وأعربه فله بكل حرف منه عشر حسنات، ومن قرأه ولحن فيه فله بكل حرف منه حسنة)، وقال: (اقرءوا القرآن قبل أن يأتي قوم يقيمون حروفه إقامة السهم لا يجاوز تراقيهم)، وقِال كما في الصحيحين: (أنزل القرآن على سبعة أحرف)، وقال أبو بكر وعمر رضى الله عنهما: (إعراب القرآن أحب إلينا من حفظ بعض حروفه) وسبق لنا قول عليّ.

وعن ابن مسعود: (تعلموا القرآن فإن الله يأجركم على تلاوته بكل حرف عشر حسنات، أما إنى لا أقول «آلم» حرف، بل ألف حرف، ولام حرف، وميم حرف)، وعنه: (من حلف بالقرآن فعلیه بکل حرف کفارة)، وقال الحسين البصري: (قراء القرآن ثلاثة: وذكر منهم: وقوم حفظوا حروفه وضيعوا حدوده)، وقال حذيفة وفضالة: (خُذُ عليَّ المصحف ولا تُسرَدنَ عليَ ألضاً ولا واواً).. وذكر أبو عبيد وغيره من الأئمة في تصانيفهم: (باب اختلافهم في حروف الشرآن)، واتفق أهل الأمصار من أهل الحجاز والعراق والشام على عدد حروف القرآن، فعدُّها كل أهل مصر وقالوا: (عددها كذا وكذا)، وقال بوسف

بن أسباط: (من قرأ القرآن زوَّجه الله بكل حرف زوجتين من الحور العين).

ولم تزل هذه الأخبار ولفظة (الحرف) متداولة منقولة بين الناس، لا ينكرها منكر ولا يختلف فيها أحد، إلى أن جاء الأشاعرة فأنكروها وخالف والخلق كلهم مسلمهم وكافرهم، ولا تأثير لقولهم عند أهل الحق، ولا تترك الحقائق وقول رسول الله واجماع الأمة لقولهم، الله التوفيق إلا من سلبه الله التوفيق وأعمى بصيرته وأضله عن واعمى بصيرته وأضله عن سواء السبل".

#### جـ - ودحضه فرية الأشاعرة يـُ نفيهم الصوت عن كلامه تعالى:

قال: "وقال الأشباعرة في رد كلام أهل السنة: قد قلتم إن الله يتكلم بصوت، ولم يات به كتاب ولا سنة؛ قلنا: بل قد ورد به الكتاب والسنة وإجماء أهل الحق، أما الكتاب فقول الله تعالى: (وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلمًا) (النساء/١٦٤)، وقوله: (مِنْهُم مَّن كُلَّمَ ٱللَّهُ) (ال قرة/٢٥٣)، وقوله: (وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًّا أَوَّ مِن وَرَآيِ جِعَاب) (الشهوري/٥١)، وقوله: ( وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ ) (الشعراء/١٠)، ولا خلاف بيننا أن موسى سمع كلام الله من الله بغير واسطة، ولا يُسمع إلا الصوت، فإن الصوت هو ما يُتأتى سماعه، وقد صح عن النبي قوله:

إن الله يجمع الخلائق فيناديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من

(إن الله يجمع الخلائق فيناديهم بصوت يسمعه من بَعُد كما يسمعه من مَن بَعُد كما يسمعه من وذكر عبد الله بن أحمد أنه قال: (سألت أبي فقلت: إن الله لا قال: (سألت أبي فقلت: إن الجهمية يزعمون أن الله لا يتكلم بصوت، فقال كذبوا، إنما يدورون على التعطيل)، يتكلم الله بالوحي سمع صوته ثم ذكر أثر ابن مسعود: (إذا تكلم الله بالوحي سمع صوته أهل السماء)، قال أبو نصر السجزي: (وهذا الخبر ليس رُوي مرقوعاً).

وفي بعض الآثار: أن موسى عليه السلام لما ناداه ريه: (یا موسی)، أجاب سریعًا استئناسًا بالصوت، فقال: (لبيك أسمَعُ صوتك ولا أرى مكانك، فأين أنت؟)؛ قال: (أنا فوقك وأمامك ووراءك وعن يمينك وعن شمالك)؛ فعَلم أن هذه الصفة لا تنبغي إلا لله تعالى، وقال: (فكذلك أنت يا رب، أفكلامك أسمع أم كلام رسولك؟)؛ قال: (بل كلامي).. وفي أشر آخر أن موسى لما ناداه ربه ثم سمع كلام الآدميين مقتهم، لمَّا وقر ي مسامعه من كلام الله، ومثله في الآثار كثير تناولته الأمة ولم ينكره إلا مبتدع لا يُلتفت إليه.

فإن قالوا: (فالصوت لا يكون إلا من هواء بين جرْمين)، قلنا: (هذا من الهذيان الذي أجبنا عن مثله في الحرف)، وقلنا: (إن هذا قياس منهم

لربنا على خلقه، وتشبيه له بعباده، وحكمٌ عليه بأنه لا تكون صفته إلا كصفات مخلوقاته وهنا ضلال بعيد).. ثم إنه يلزمهم مثل هذا في بقية الصفات على ما أسلفناه".

وعلى إثر ردوده المفحمة على الأشاعرة، بكشف ابن قدامة عن السبب في انحراف الأشاعرة وأنه بكمن في إعمالهم العقل فيما استأثر الله بعلمه، ومن ذلك وعلى الرأس منه: البحث عن ذات الله تعالى وكيفية صفاته، و"أن معتمدنا نحن-معاشرَ أهل السنة- في صفات الله إنما هو الاتباء، نُصفُ الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله، ولا نتعدى ذلك ولا نتجاوزه، ولا نتأوله ولا نفسر كيفيته، ونعلمُ أنّ ما قال الله ورسوله حق وصدق، ولا نشك فيه ولا نرتاب، ونعلم أنَّ لمَّا قال الله ورسوله معنى هو به عالم، فنؤمن به بالمعنى الذي أراده ونكل علمه إليه، ونقول كما قال سلفنا الصالح وأئمتنا المُقتدى بهم: (آمنا بِاللَّهِ، وما جاء عن الله على مراد الله، وآمنا برسول الله وما جاء عن رسول الله على مراد رسول الله)، نقول ما قال الله ورسوله، ونسكت عما وراء ذلك، نتبع ولا نبتدع، بذلك أوصانا الله في كتابه وأوصانا رسول الله في سنته وأوصانا به سلفنا رضى الله عنهم، فقال تعالى: (وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِي

مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلشُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ أَ) (الأنعام/١٥٣)، وقال تعالى: ( وَٱتَّبِعُوٓا أَحْسَنَ مَا أُنزلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُم ) (الزمر/٥٥)، وقال لرسوله عليه السلام: ( قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ أللهُ) (آل عمران/٣١)، وقال عليه السلام: (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور)، وقال ابن مسعود: (اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم)، وقال عمر بن عبد العزيز: (قف حيث وقف القوم، فإنهم عن علم وقفوا، وبيصر نافذ كفُّوا، وهُم كانوا على كشفها أقوى، وإنهم لهُمُ السابقون، فلئن كان الهدي ما أنتم عليه، لقد سبقتموهم إلىه، ولئن قلتَم: حدثُ حدث بعدهم، فما أحدثه إلا من اتبع غير سبيلهم، ورغب بنفسه عنهم)، وقال الأوزاعي: (عليك بآثار السلف وإن رفضك الناس، وإياك وآراء الرجال وإن زخرفوه لك بالقول).

ولم يزل السلف الصالح من الصحابة والأئمة بعدهم، يعظمون هـذا الـقرآن، ويعتقدون أنه كلام الله، ويتقربون إلى الله بقراءته، ويقولون إنه غير مخلوق، ومن قال: إنه مخلوق فهو كافر"..

والى لقاء، والحمد لله رب العالمين.



إن الحمد لله؛ نحمده ونستعينه ونستهدیه، ونعوذ به من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، وأشهد ألَّا إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم.

العبد لا يملك حياةً إلا إذا كان هناك أمل وتضاؤل، ويعتقد أن دوام الحال من المحال، أما اليأس فليس له مكان مع العبد المؤمن، فمن استحق لقب العبد وجب عليه الإلتزام بقوله تعالى: «وَلَا تَيْأَسُوا مِن رَّوْح الله إنَّـهُ لَا يَيْأُسُ مِن رَّوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ» (يوسف: ۸۷).

الأمل هو تلك القوة الدافعة التي تشرح الصدر للعمل، وتخلق دواعي الكفاح من أجل الواجب، وتبعث النشاط في الروح والبدن، وتدفع الكسول إلى الجد، والمُجدّ إلى المداومة، كما تدفع المُخْفق إلى تكرار المحاولة حتى ينجح، وتُحفِّزُ الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه فينفع

# د. ياسر لعي عبد المنعم

أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية المساعد جامعة غينيا العالمية

أمته وينفع نفسه.

الأمل: ذلك الشعاع الذي يلوح للإنسان في دياجيرالحياة فيضيء له الظلمات، ويُنير له المعالم ويهديه السبيل، ذلك هو الأمل، الذي به تنمو شجرة الحياة، ويرتفع صرح العمران، ويذوق المرء طعم السعادة، ويحس ببهجة الحياة.

الأمل قوة دافعة تشرح الصدر للعمل، وتخلق دواعي الكفاح من أجل الواجب، وتبعث النشاط في الروح والبدن، وتحفز الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه.. إن اللذي يدفع اللزارع إلى الكدح والعرق أمله في الحصاد، والذي يغرى التاجر بالأسفار والمخاطر أمله في الربح، والذي يبعث الطالب إلى الجد

والمثابرة أمله في النجاح، والبذي يحفز الجندي

إلى الاستبسال أمله في

النصر، والذي يهون على الشعب المستعبد تكاليف

الجهاد أمله في التحرر، والذي يحبب إلى المريض الدواء الرأمله في العافية، واللذي يدعو المؤمن أن

يخالف هواه ويطيع ريه

أمله في رضوانه وجنته.

الأمل حُسن الظن بالله؛

إذ إن الإيمان بالوعود

قال تعالى: «سيجعل الله

بعد عسريسرًا» (الطلاق:

٧). أي: سيؤتى المقل بعد

ضيق فرجًا، وبعد فقر

غنى، تسلية للمعسرين

من فقراء الأزواج، وتصبير

لطلقاتهم، وتطيب لقلوب

الحميع، وتبشير عام.

وعدًا منه تعالى، ووعده

حق، لا يخلفه، وهذه

كقوله تعالى: «فإن مع

العسر يسرًا إن مع العسر

الأمل: هو الذي يدعو

المؤمن أن يخالف هواه،

ويطيع مولاه؛ لنيل رضا

ريه سيحانه وتعالى

والفوز بجنته، فالإنسان

المتفائل يقابل شدائد

الحياة بقلب مطمئن،

ووجه مستبشر الا ينقطع

أمله في تبديل حال العسر

يسرًا» (الشرح: ١٥،٥).

الريانية وأجب.

الأمل قوة دافعة تشرح الصدر للعمل، وتخلق دواعي الكفاح من أجل الواجب، وتبعث النشاطية الروح والبدن، وتحفز الناجح إلى مضاعفة الجهد ليزداد نجاحه .

اقترف ذنبًا لم ييأس من رحمة الله ومغفرته، تعلقًا وأملًا بقول الله عز وجل: «قُـلُ بَاعِبَادِيَ الْنَدِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لَا تَقْنِطُوا مِن رَّحْمَةُ اللَّهِ إِنَّ الله يَغْفِرُ الذُّنُوبُ جَمِيعًا إِنَّـٰهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ» (الزمر:٥٣)، هذه الآسة العظيمة دعوة ألا بيأس الإنسان من رحمة من بسط يده بالنهار ليتوب مسيء الليل، وبسطها بالليل ليتوب مسيء النهار، حتى ولو تجاوز الحد في الخطابا والإسراف.

إلى يسر بأمر الله، وإذا

الأمل هو شعور داخلي بالرضا، وثقة تتحول إلى راحة نفسية لدى ذلك الإنسان الذي علق أمله بالله ولم يقنط، والتفاؤل أيضًا هو النظرة الإبجابية عندما توصد الأبواب، وهو طوق النجاة عند الملمات، فالسلم المتفائل هو إنسان سعيد

في دنياه، متوكل على مولاه، تجده طموحًا ومبادرًا لكل جميل، والقرآن يحدثنا عن التفاؤل في ثنايا سورة آل عمران: «وَلَا تُهنُوا وَلَا تَحْزُنُوا وَأَنتُمُ الْأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُوْمنينَ» (آل عبمران: ۱۳۹)، وهندا هو النبي -صلى الله عليه وسلم- يقول لصاحبه الصِديق: «لَا تَحْزَنْ إِنَّ الله مَعَنَا» (التوبة: ٤٠)، آيات بينات ملؤها التضاؤل والشقة في وعد الله ونصره.

فانظر إلى عقيدة الأنبياء والمرسلين في الأمل والتضاؤل والتي صوَّرها القرآن الكريم؛ فهذا إبراهيم عليه السلام- قد صار شبخاً كبيرًا ولم يُرزُق بعدُ بولد، فيدفعه حسن ظنه بريه أن يدعوه: «رَبِّ هُبْ لي منَ الصَّالِحِينَ» (الصافاتُ: ١٠٠)، فاستجاب له ربُّه ووهب له إسماعيل

الإنسان المتفائل يقابل شدائد الحياة بقلب مطمئن، ووجه مستبشر، لا ينقطع أمله في تبديل حال العسر إلى يسر بأمر الله.

مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كُرْبِ» أي: من هذه الشدة الخاصة، ومن جميع الكروب العامة. «ثُمُّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ» لا تفون لله بما قُلتم، وتنسون نعمه عليكم، فأي برهان أوضيح من هدا على بطلان الشرك، وصحة التوحيدة"

أما الشيخ سيد طنطاوي في كتابه الوسيط فكتب: «قُل الله يُنَجِّيكُمْ مِّنْهَا وَمن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أنتُمْ تُشْرِكُونَ» أي قبل لهم يا محمد: الله وحده هو الدي ينجيكم من هذه المخاوف والأهسوال، ومن كل غم بأخذ بنفوسكم، ثم أنتم بعد هذه النجاة تشركون معه غيره، مخلفين بذلك وعدكم حانثين في أيمانكم. كذلك الإمام الرازي أسهب في العبارة فقال: "والقصود من ذلك أنه عند اجتماع هذه الأسباب الموجية للخوف الشديد لا يرجع الإنسان إلا إلى الله، وهذا الرجوع يحصل ظاهرًا

وباطنًا؛ لأن الإنسيان ي هده الحالة يعظم إخلاصه في حضرة الله، وينقطع رجاؤه عن كل ما سواه، وهو المراد من قوله: «تَضُرُّعًا وَخُفْيَةً» فين -سبحانه- أنه إذا شهدت الفطرة السليمة والخلقة الأصلية في هذه الحالة بأن لا ملجأ إلا إلى الله ولا تعويل إلا على فضله، وجب أن يبقى هذا الإخلاص في كل الأحوال، لكن الإنسان ليس كذلك فإنه بعد الفوز بالسلامة والنجاة يميل بتلك السلامة إلى الأسباب الحسمانية ويقدم على الشرك.

ولفظ الآية يدل على أنه عند حصول الشدائد بأتى الإنسان بأمور: أحدها: الدعاء.

وثانيها: التضرع.

وثالثها: الإخلاص بالقلب هو المراد من قوله: «وَخَفْيَةً».

ورابعها: التزام الاشتغال بالشكر. ونظير هذه الآية

وإسحاق - عليهما السلام. ونبى الله يعقوب -عليه السلام- فقد ابنه يوسف -عليه السلام- ثم أخاه، ولكنه لم بيأس، ولا سرى في عروقه القنوط، بل كان متحمًا بالأمِّل والرَجاء وحسن الظن وقال: «فُصَيْرٌ جَميلُ عَسَى الله أَنْ يَأْتَيني بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْعَلَيْمُ الحكيم» (يوسف: ٨٣)، وما أجمله من أمل تُعزِّزه الثقة بالله -سبحانه وتعالى-حين قال: «يَا بَنيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَيْئُسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهُ إِنَّـٰهُ لَا يَيْئُسُ مَنْ رَوْحَ الله إلا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ» (پوسف: ۸۷).

وأبيوب عليه السلام-ابتلاه ريه بذهاب المال والولد والعافية؛ قال الله تعالى: «وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أنِّي مَسَّنيَ الضَّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحمُينَ × فَاسْتَجَبْنَا لُهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرِّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلُهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةُ مِنْ عِنْدُنَا وَذَكْرَى للْعَابِدِينَ» (الأنبياء: ٨٣-

قيال تعالى: «قيل الله يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِنَ كُلُ كَرْبِ ثُمَّ أنتُمْ تُشْرِكُونَ» (الأنعام: ٦٤).

قال الإمام السعدي فقوله تعالى: «قُل الله يُنَجِّيكُمْ

قوله - تعالى - «وَإِذَا مَسَّكُمُ الضر في البحر في البحر ضلً مَن تَدْعُونَ إِلاَّ إِيَّاهُ» (الإسعراء: ٢٧). وقوله: دَعَوْا الله مُخْلِصِينَ لَهُ دَعَوْا الله مُخْلِصِينَ لَهُ وبالجملة فعادة أكثر الناس أنهم إذا شاهدوا الأمر الهائل أخلصوا، الأمن الأمن وإذا انتقلوا إلى الأمن الخلاصة: لماذا الأمل هو الجاة؟؟

لأنه ضيرورة نفسية، وحتمية روحية، ولازمة إنسانية ودرجة إيمانية. لا شك أن اليأس عدو وعدم الاستسلام له، وذلك من خلال التوكل على الله والتحلي بالأمل. «وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين» (المائدة: ٢٣).

الأمليقذفبالمرء

إلى سماء الله ليُحلّق فيها، ويُخرّد كالطير متوكلًا على مولاه واثقًا بموعوده.

الأمل يمنح المرء ويبعث في نفسه ثقة وأمانا وطمأنينة ويزيده يقينا وثقة وايمانا في ربه وسكينة.

لأنه طالما أن هناك ربًا عظيمًا قادرًا، إذن فلابد من توكل وأمل يدفع المرء دفعًا ويهيمن عليه كُلًّا وجزءًا؛ ليتمكن من الفرار من قيد نفسه وقيد إبليس وجنده إلى رحاب ربه الخالق العظيم الرحمن وجنده.

الأمليعلي الهمة ويقوي المحدة ويزيل المحنة ويزيل المحنة ويبريد الظلمة ويُحرج من الأزملة ويستوجب الرحمة.

الأمل يُجدّد الروح ويبعث فيها الحياة ويستطيع المرء أن يُسطّر

به كل إبداع ويزيل به كل ما هو للسعادة مُذهب. من يتحلُّ بالأمل يستطع مواجهة من عاداه وكاد له وعطّل مسيرته ووقف حائلًا أمامه لسنين طويلة، حتى لو كان قد حال دون تحقيق الكثير من الخير له في ماضيه أو حاضره.

تذكر - رحمك الله - أنه لا أمل بلا حياة، ولا حياة بلا أمل، ولا وجود لليأس مع العبد المؤمن.

هذا مقالي لك، أرجو أن تقرأ مبناه، وتستوعب معناه، ثم تستخلص بعد ذلك فحواه- كما أرجو أخيرًا- أن تتوج قراءتك لمقالي بالتواصل الهادف، والإضافة البناءة، ونشره، وشرحه، وبثه للجميع.

هذا وصل اللهم وسلم على سيدنا محمد وعلى آله وصحم أجمعين.

# إنا لله وإنا إليه راجعون

توية إلى رحمة الله تعالى الشيخ حمودة جودة رئيس فرع المطرية بمحافظة الدقهلية، نسأل الله تعالى أن يغفر له ويرحمه رحمة واسعة.

ويتقدم أعضاء مجلس الإدارة وأسرة مجلة التوحيد بخالص العزاء إلى أسرته ومحبيه، وإنا لله وإنا إليه راجعون.



الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

فقد تكلمنا في اللقاء السابق عن سنن صلاة الجنازة؛ وهي: رضع اليدين في التكبيرة الأولى، وإسرار القراءة ودعاء الاستفتاح بعد التكبيرة الأولى، والتعوذ والقراءة، وتسوية الصف، والدعاء للميت بالمأثور عن النبي صلّى الله عليه وسلم والتسليمة الثانية، وصلاة الجنازة في جماعة، ونكمل الحديث عن كيفية صلاة الجنازة وبعض المسائل المهمة في صلاة الجنازة.

#### كيفية صلاة الجنازة:

بعد أن انتهينا من بيان أركان الصلاة وسننها عند الفقهاء أبين باختصار كيفية صلاة الجنازة حسب ألمشهور عندكل

#### اعداد ا د . حمدي طه

مذهب من المذاهب الأربعة؛ حتى يسهل معرفتها، خاصة وأن هذه المذاهب هي المتبوعة إلى الآن في أكثر الأمصار، ونشير إلى الأركان للتذكرة. أولا عند الحنفية:

ينوي المصلّي الصلاة، ثم يكبر، ويرفع يديه في التكبيرة الأولى فقط، ثم يثنى على الله ويحمده وهو أن يقول: سيحانك اللهم وبحمدك.... إلى آخره وهو دعاء الاستفتاح المعروف، شم يكبّر الثانية، ويصلي على النبي صلى الله عليه وسلم، ثم يكبر الثالثة ويلدعو للميت، شم يكبر الرابعة ويسلم تسليمتين إحداهما عن يمينه والأخرى عن يساره.

وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: القيام مع القدرة، وأربع تكبيرات، الدعاء للميت، أما النية فهي شيرط، والسلام واجب.

#### ثانيًا عند المالكية:

ينوي المصلى الصلاة، ثم يكبر، ويرفع يديه في التكبيرة الأولى فقط، ويدعو للميت بعد التكبيرات الثلاث الأوليات، ثم يكبر الرابعة يدعو إنْ أحبُّ، ثم يسلم تسليمة واحدة عن بمينه. وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: النية، القيام مع القدرة، وأربع تكبيرات، الدعاء للميت بعد التكبيرات الثلاث الأوليات، والسلام.

#### ثالثًا عند الشافعية:

ينوي المصلى الصلاة، ثم يكبر، ويرفع يديه في التكبيرة في

كل تكبيرة، ثم يقرأ الفاتحة بعد التكبيرة الأولى، ثم يكبّر الثانية ويصلي على النبي صلّى الله عليه وسلم، ثم يكبر الثائثة ويدعو للميت، ثم يكبر الرابعة يدعو بما شاء، ويسلم تسليمتين إحداهما عن يمينه والأخرى عن يساره.

وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: النية، القيام مع القدرة، وأربع تكبيرات، قراءة الفاتحة، الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلم بعد التكبيرة الثانية، الدعاء للميت بعد التكبيرة التائية، والسلام.

#### رابعًا عند الحنابلة:

ينوي المصلي الصلاة، ثم يكبّر، ويرفع يديه في التكبيرة في كل تكبيرة، ثم يقرأ الفاتحة بعد التكبيرة الأولى، ثم يكبر الثانية ويصلي على النبي صلّى الله عليه وسلم، ثم يكبر الثالثة ويدعو للميت، ثم يكبر الرابعة ويقف قليلاً ثم يسلم تسليمة واحدة عن يمينه.

وأركان صلاة الجنازة عندهم هي: القيام مع القدرة، أربع تكبيرات، قراءة الفاتحة، الصلاة على النبي صلّى الله عليه وسلم بعد التكبيرة الثانية، الدعاء للميت بعد التكبيرة الثالثة أو الرابعة، السلام، أما النية فهي شرط. وقد سبق بيان ذلك والراجع. منه؛ فليراجع.

والـذي عليه العمل في مصر أن المصلّي يقرأ بعد التكبيرة الأولى الفاتحة فقط من غير سورة سرَّا؛ لفعل النبي صلّى الله عليه وسلم كما تقدّم، ثم

يصلي سرًا على النبي صلّى الله عليه وسلم بعد التكبيرة الثانية، ويدعو للميت في التكبيرة الثالثة سرًا بأحسن ما يحضره، ولا تحديد في الماثور، ويقول عند الشافعية بعد التكبيرة الرابعة: «اللهم بعده، واغفر لنا وله، ويسلم بعده، واغفر لنا وله، ويسلم والأخرى عن يساره. (الفقه الإسلامي وأدلته د. وَهُبَة الرابعة؛ «اللهم تين إحداهما عن يمينه والأخرى عن يساره. (الفقه الأسلامي وأدلته د. وَهُبَة الرّبية بتصرف).

#### المُسبوق في صلاة الجنازة:

المسبوق في صلاة الجنازة هو من فاته تكبيرة أو أكثر، ويتعلق بها مسائل منها.

إذا أدرك الإمام، فهل يكبر ويدخل في الصلاة فورًا أم ينتظر حتى يكبر الإمام التكبيرة التالية؟

يرى الجمهور من الحنفية والمالكية وإحدى الروايتين عند الحنابلة أن المسبوق إذا أدرك الإمام بين التكبيرتين عليه أن بنتظر الإمام حتى بكثر معه، واستدلوا لذلك بأن التكبيرات كالركعات، ولو فاته ركعة لا ينشغل بقضائها قبل تسليم إمامه، فكذلك إذا فاتته تكبيرة من تكبيرات صلاة الحنازة لم ينشغل بقضائها، فلو كبّر ولم ينتظر الإمام، لكان المسبوق الذي شرعي قضاء ما فاته قبل تسليم إمامه، ودليله حديث أبى هريرة قال: قال صلى الله عليه وسلم: "إذا أتيتم الصلاة فعليكم بالسكينة ولا تأتوها وأنتم تسعون، فما أدركتم

فصلوا وما فاتكم فأتموا" (متفق عليه). وفي رواية "فاقضوا"؛ أي: فاقضوا بعد تسليم الإمام. (انظر في هذا حاشية ابن عابدين ١٩٨٨، الشرح الصغير للصاوي ١٩٥١، المغني مع الشرح الكبير لابن قدامة ٢٩٧١).

ويرى الشافعية والحنابلة في الرواية الأخرى واختاره أبو يوسف من الحنفية وابن حبيب وأشهب من المالكية أن المسبوق لا ينتظر الإمام، بل يكبّر ويدخل في الصلاة؛ لأنه في سائر الصلوات متى أدرك الإمام كبّر معه ولم ينتظر، وأجاب عن الاستدلال بحديث أبي هريرة بأن هذا ليس اشتغالاً بقضاء ما فاته، وإنما يصلى معه ما أدركه، ثم يقضى ما فاته بعد تسليم الإمام. (انظر في هذا روضة الطالبين للنووي ٦٤٤/١ المغنى مع الشرح الكبير لابن قدامة ٣٧٣/٢، تبيين الحقائق للزيلعي ٢٤١/١ الشرح الصغير للصاوي .(007/1

والرأي الثاني أرجح لقوة دليله، ولأنه لا يترتب عليه فوات صلاة الجنازة مع الإمام كما لو دخل بعد التكبيرة الرابعة، وهو مقتضى ما ذهب إليه الرأي الأول.

٢- بعد أن يُسلّم الإمام كيف
 يقضي المسبوق ما فاته؟

اتفق الفقهاء على أن المسبوق يتابع الإمام فيما لحقه، ويُتِمُّ ما فاته.

فيرى الحنفية: أن المسبوق يُكبَر ما فاته كالمُدرك الحاضر، بعد فراغ الإمام، فيقضى التكبير

نسقا متتابعًا بغير دعاء، إلا إن خشى رفع الميت على الأعناق. أما لو جاء المسوق بعد تكبيرة الإمام الرابعة فقد فاتته الصلاة، لتعذر الدخول في تكبيرة الإمام. (انظر: حاشية رد المحتار لابن عابدين .( \ \ \ \ \ \ \ \

ويرى المالكية: أنَّ مَن أدرك بعض الصلاة فإن تركت له الجنازة أتمها وإلا بأن رفعت والي التكبير نسقًا بلا دعاء، وسلم". (انظر: إرْشياد السَّالك لعبد الرحمن شهاب الدين البغدادي ٢٢٧/٢، حاشية الصاوي على الشرح الصغير).

ويرى الشافعية أنَّ المسبوق يكبّر ويقرأ الفاتحة، وإن كان الإمام في غيرها كالدعاء؛ لأن ما أدركه يعتبر أوّل صلاته، ولو كبّر الإمام أخرى قبل قراءته كبر معه وسقطت القراءة عنه كما في غيرها من الصلوات، وإذا سلم الإمام تدارك المسبوق حتماً باقي التكبيرات بأذكارها وجوبا في الواجب وندبا في المندوب. ويُسمن ألا ترتفع الجنازة حتى يُتمّ المسبوق، ولا يضر رفعها قبلُ إتمامه. وفي قول لا تُشترط الأذكار. (انظر: الاقناء في حل ألفاظ أبي شجاء للخطيب الشربيني ٣١٤/١، المنهاج للنووي ١/٨١).

وقال الحنابلة: من فاته شيء من التكبير قضاه متتابعًا، فإن سلّم مع الإمام ولم يقض، فلا بأسَ وصحت صلاته، أي: أن المسبوق بتكبير الصلاة في الحنازة بسن له قضاء ما فاته منها على صفته؛ لأنها

تكبيرات متواليات حال القيام. فلم يجب قضاء ما فات منها. وقال ابن الخطاب: إن سلم قبل أن يقضيه فهل تصح صلاته؟ على روايتين؛ إحداهما لا تصح، لقوله عليه السلام: "ما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا"، وفي لفظ: "فاقضوا"، وقياسًا على سائر الصلوات والأخرى تصح لقول ابن عمرولم يُعرَف له في الصحابة مخالف.

فإن خشى المسبوق رفع الجنازة، تابع بين التكبير من غير قراءة ولا صلاة على النبي صلَّى اللَّه عليه وسلم ولا دعاء للميت، سواء رفعت الجنازة أم لا. ومتى رُفعَتُ الجنازة بعد الصلاة عليها لم تُوضَع لأحد يريد أن يصلى عليها، تحقيقًا للمبادرة إلى مواراة الميت، أي: يكره ذلك. (انظر: المغنى لابن قدامة ٣٧٣/٢ كشاف القناء للبهوتي .(117/1

والأرجح أن يقضي المسبوق التكبير مع القراءة والذكر والدعاء ما لم ترفع الجنازة من على الأرض، فإن رُفعَتْ يَقْضى التكبيرنسقًا متتابعًا.

#### الصلاة على المولود أو السقط:

السقط الولد تضعه المرأة ميتًا أو لغير تمام، فالسقط إذا وضعته أمه حيًّا بأن وُجِدَ فيه ما بدل على الحياة، كأنُ استهل صارخًا، أو بكي، أو حرَّك عضوًا ثم مات، لا خلاف بين الفقهاء في أنه يُغَسَّل ويُصَلَّى عليه؛ لحديث: "الطفل (وفي رواية: السقط) يُصَلِّي عليه، ويُدْعَى لوالدية بالمغفرة والرحمة" (رواه أبو داود والنسبائي

وغيرهما بسند صحيح). قال ابن المندر: أجمع أهل العلم على أن الطفل إذا عُرِفُتُ حياته واستهل؛ يُصلِّي عليه. أما إذا وضعته قبل استكمال أربعة أشهر، فلا خلاف أيضًا في أنه لا يُغَسَّل ولا يُصَلَّى عليه، واختلفوا فيما لو وضعته بين هذين الحدين؛ فيرى الجمهور من الحنفية والمالكية والشافعية: أن المولود يُصلى عليه إن ظهرت عليه أمارات

للشاشي القفال ١١٣/٢). ويرى الحنابلة أن المولود أو السقط إذا وُلد لأكثر من أربعة أشهر يُغسَّل ويُصلَّى عليه، ولأنه نسمة نُضخَ فيه الروح، فيصلَّى عليه كالْستهلُّ؛ لحديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه مرفوعًا: "إنَّ أحَدَكُمْ يُجْمَعُ فِي بَطْنِ أُمُّهُ أَرْبَعِينَ يَوْمًا، ثُمَّ يَكُونُ عَلَقَةً مثْلُ ذلك، ثُمَّ يكونُ مُضْغَةً مثْلُ ذَلكَ، ثُمَّ يَبْعَثُ اللَّهِ إِلَيْهِ مَلَكًا بِأَرْبَعِ كُلمات، فيُكْتَبُ عَمَلُهُ، وأَجَلُهُ، ورزْقَهُ، وشُقِيٌّ أَوْ سَعِيدٌ، ثُمَّ يُنْفَخُ فَيه الرُّوحُ..." (صحيح البخاري ٣٣٣٢).

الحياة على خلاف بينهم في ما

هي تلك الأمارات. وإن لم يستهل

لم يُصَلُّ عليه، وإن بلغ أربعة

أشهر. (انظر بدائع الصنائع

للكاساني ٤٢٩/٢، الشرح الكبير

للدردير ٤٢٤/١، حلية العلماء

في معرفة مذاهب الفقهاء

فبيَّن أنه يُنْفَخ فيه الروح لأربعة أشهر. (انظر الغني لابن قدامة ٣٧٣/٢، كشاف القناع للبهوتي ١٥٢/٣).

والحمد لله رب العالمين.



الحمد لله المعطي برحمته وفضله، المانع بحكمته وعدله، أحمده-سبحانه-، لا رادً لأمره، ولا معقب لحكمه، وأشهد ألّا إله إلا الله وحدَه لا شريكَ له، وأشهد أن محمدا عبد الله ورسوله، أفضل أنبيائه وخير رسله، اللهم صلّ وسلّم على عبدك ورسولك محمد، وعلى آله وصحبه.

أما بعدُ: فيا عبادَ الله اتقوا الله حقَّ التقوى، وراقبوه، فإنه-سبحانه- يعلم السر وأخفى، (فَلا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَرَوةُ ٱلدُّنِ وَلا يَغُرَّنَكُم بِأَلَّهِ ٱلْغَرُودُ ) (لُقْمَانَ: ٣٣). أيها المسلمون: في غمرة السعي إلى إدراك المنى، وبلوغ الآمال، والظَّفَر بالرغائب، يغفُل أو يتغافل فريق من الناس، أن عاقبة هذا السعي لن تكون وفقَ ما يأمل على الدوام؛ ولذا فإنه حين يقع له بعض حرمانِ ممًا يحب، وحين يُحال بينَه وبينَ ما يشتهي، تضيق عليه الأرض بما رحُبت، وتضيق عليه نفسه، ويُزايله رشدُه، فيُفضي به ذلك إلى التردِّي في وهدة المجود لنعم الله السابغة، ومننه السالفة، فيصبح ويمسي مثقلًا بالهموم، مضطرب النفس، لا يهنأ له عيش، ولا تطيب له حال.

وإن الباعث على هذا-يا عبادَ الله- هو الخطأ ف معرفة حقيقة العطاء وحقيقة المنع، وتصوُّر أنهما ضدان لا يحتمعان، ونقيضان لا بلتقبان، من أحلُ ذلك كان للسُلف-رضوانُ الله عليهم- وقفاتٌ محكَماتٌ، لبيان الحق، والدلالة على الرُّشْد، والهداية إلى الصواب، فقد نقَل الإمام سفيان الثوري-رحمه الله-عن بعض السلف قولَه: "إنَّ منعَ الله عبدَه من بعض محبوباته هو عطاء له؛ لأن الله-تعالى-لم بمنعه منها بخلًا، وإنما منعها لطفًا"، يريد بذلك أن ما بمنُّ الله به على عبده من عطاء لا يكون في صورة واحدة دائمة لا تتدلُّل، وهي صورة الإنعام بألوان النِّعم، التي يحبها ويدأب في طلبها، وإنما يكون عطاؤه-سيحانه-إلى جانب ذلك في صورة المنع والحجب لهذه المحبوبات؛ لأنه وهو الكريم الذي لا غاية لكرمه، ولا منتهى لجوده وإحسانه، وهو الذي لا تعدل الدنيا عندُه جناح بعوضة، كما جاء في الحديث الذي (أخرجه الترمذي في جامعه بإسناد صحيح)، عن سهل بن سعد الساعدي-رضى الله عنه- عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "لو كانت الدنيا تعدل عند الله جَناحَ بعوضة ما سقى كافرًا منها شريةً ماء".

إنه-سبحانه- لم يكن ليمنع أحدًا من خلقه شيئًا من الدنيا إلا لحكمة بالغة، وقد تخفى على أكثر الناس، يدل لذلك قولُه- صلى الله عليه وسلم- في الحديث الذي (أخرجه الترمذي في جامعه)، (وابن حبان في صحيحه)، بإسناد صحيح عن قتادة بن النعمان-رضي الله عنه- عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "إنَّ الله إذا أحبُ عبدًا حماه عن الدنيا كما يظلُّ أحدُكم يحمي سقيمَه الماءً"، وفي رواية (للحاكم في يحمي سقيمَه الماءً"، وفي رواية (للحاكم في رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه رضي الله عنه- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "إنَّ الله-تعالى- لَيحمي عبدَه وسلم- قال: "إنَّ الله-تعالى- لَيحمي عبدَه

المؤمن وهو يحبه، كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه"، ويشهد لهذا أيضا كما قال العلّامة الحافظ ابن رجب رحمه الله- أن الله-عـز وجل- حرَّم على عباده أشياء من فضول شهوات الدنيا وزينتها وبهجتها؛ حيث لم يكونوا محتاجين إليه، واذَّ خَرها لهم عنده في الأخرة، وقد وقعت الإشارة إلى هذا بقوله-عزَّ اسمهه-: ( وَلُوَلا آن يَكُونُ النَّاسُ أُمَةً وَحِدةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِالرَّمْنِ البُهُ وَلِيُكُوبٍ الله وَرُحُونًا وَإِن الله وَرُحُونًا وَإِن الله وَرُحُونًا وَإِن الله وَرُحُونًا وَإِن الله وَرُحُونَ الله وَرُحُونَ الله وَرُحُونَ الله وَرُحُونًا وَإِن وَلِيُكُوبٍ الله وَرُحُونًا وَإِن وَلِيكُوبٍ الله وَرُحُونًا وَإِن وَلِيكُوبٍ الله وَرُحُونًا وَإِن الله الله وَلَا الله والله و

وصحَّ عن النبي-صلى الله عليه وسلم- أنه قال: "مَنْ لَبِسَ الحريرَ في الدنيا لم يلبسه في الآخرة" (أخرجه الشيخان في صحيحيهما)، (وق الصحيحين) أيضا من حديث حذيفة-رضى الله عنه- أن رسول الله-صلى الله عليه وسلم- قال: "لا تلبّسوا الحريرَ ولا الديباجَ، ولا تشريوا في آنية الذهب والفضة، ولا تأكلوا في صحافها؛ فإنها لهم في الدنيا ولكم في الآخرة"، (وأخرج الشيخان في صحيحيهما)، من حديث ابن عمر-رضي الله عنهما- أن النبي-صلى الله عليه وسلم- قال: "مَنْ شُرِبَ الخمر في الدنيا لم يشربها في الآخرة"، مع أنه شتانَ بين (خَمْر لَّذَّةٍ لِّلشَّرِبِينَ ) (مُحَمَّد: ١٥)، (لَّا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِّفُونَ ) (الوَاقَعَة: ١٩)، وتلك هي خمر الآخرة، وبين خمر هي (بجسٌ مِّن عَمَل ٱلشَّيْطَن ) (المُائدَة: ٩٠)، يريد أن يُوقع بها العداوة والبغضاء بين المؤمنين، ويصدُّهم بها عن ذكر الله وعن الصلاة، وتلك هي خمر الدنيا، (وأخرَج الإمام أحمد في كتاب الزهد)، باستاده عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه-، أنه قال: "لولا أن تنقُص حسناتي لخالطُتُكم في لين عيشكم، لكني سمعتُ الله عيَّر قومًا فقال: (أَذْهَبْتُمُ طَبَبَيْكُمُ فِي حَيَاتِكُمُ ٱلدُّنْيَا وَٱسْتَمْنَعْتُم بِهَا ) (الأُحْقَاف: ٢٠) ".

وإن الواقع الذي يعيشه كلِّ امرئ في حياته

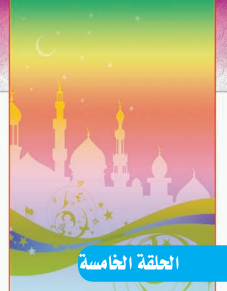
لَيُقيم الأدلة البيّنة، والبراهين الواضحة، على صدق وصحة هذا الذي نقله سفيانُ-رحمه الله-، فكم من مؤمِّل لو بلغ أمله لكانت عاقبة أمره خسرًا، ونهاية سعيه حسرة وندمًا، وكم من حريص على ما لوظفر بما أراد لأعقب ظفره هزيمة يجر أذيالها، ويتجرَّع مرارتها؛ ولذا وجَه سبحانه الأنظار إلى حقيقة أن المرع كثيرًا ما يحب من حظوظ الدنيا ما هو شرِّ له، ووبالٌ عليه، ويكره منها ما هو خيرٌ له، وأجدرُ به، فقالٍ عزَّ اسمُه: (وعَسَى آن تَكُرهُواْ شَيَّا وَهُو شَرُّ لَكُمُّ وَاللهُ يُعَلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يُعَلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يُعَلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلِهُ اللهُ يَعْلَمُ وَلِهُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلِهُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلِهُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَلَوْكُولُ اللهُ يَعْلَمُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلُمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ يَعْلِمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وا

ونهي سيحانه نبيّه-صلوات الله وسلامه عليه- عن النظر إلى ما مُتِّع به المترَفون ونظراؤهم من النعيم، مبيِّنًا له أنه زهرةٌ زابِلةٌ، ومتعةٌ زاويةٌ، امتحَنَهم بها، وقليلٌ منهم الشكورُ، فقال تبارك وتعالى: ﴿ وَلَا تُمُدَّنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ عَ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلْحُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهً وَرِزْقُ رَبِّكَ خَبِّرٌ وَأَبْقَى ) (طه: ١٣١)، وإذَنْ فليس بِدْعًا أن يكون منعُ الله الإنسانُ من بعض مُحبوباته عطاءً منه لله؛ لأنه منعُ حفظ وصيانة وحماية، وليس منع حجب أو بحل أو حرمان، وصدَق الله اذ يقول: ﴿ ٱعْلَمُواْ أَنَّمَا ٱلْحُبَوْةُ الدُّنْيَا لِيَّبُ وَلَمْقُ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ بِيَنِكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِ ٱلْأَمُولِ وَٱلْأُولَا لِي كَمْثُلِ غَيَّثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّادِ نَبَالْهُ أَثُمَّ يَهِيجُ فَتَرِيهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنُمًا وَفِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابٌ شَادِيدٌ وَمَغَفِرَةٌ مِّنَ ٱللَّهِ وَرضُونَ أُ وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلْخُرُورِ ) (الحديد: ۲۰).

عباد الله: لقد بين أهل العلم أن الذم الوارد في الكتاب والسنة للدنيا ليس راجعًا إلى زمانها، الذي هو الليل والنهار، المتعاقبان إلى يوم القيامة، فإن الله جعَلَهما (خِلْفَةَ لِمَنْ أَرَادَ أَن مَنْكُورًا) (الفُرْقَانِ: ٢٧)، وعن عيسى-عليه السلام- أنه قال: "إن هذا الليل والنهار خزانتان فانظروا ما تضعون فيهما"، وليس الذم أيضًا راجعًا إلى مكان الدنيا، الذي هو الأرض، التي جعلها الله لبني آدم مهادًا وسكنًا، ولا إلى ما أودَعه الله فيها من الجبال

والبحار والأنهار والمعادن، ولا إلى ما أنبَتُه فيها من الزروع والأشجار، ولا إلى ما بثُّ فيها من الدواب وغير ذلك؛ فإن ذلك كله من نعمة الله على عباده، بما جعُل له فيه من المنافع، وما لهم به من اعتبار واستدلال على وحدانية خالقه وقدرته وعظمته، وأنما الذم الوارد لها راجعٌ إلى أفعال بني آدم فيها؛ لأن غالب هذه الأفعال واقعٌ على غير الوجه الذي تُحمَد عاقبتُه، وتؤمّن مغنّتُه، وتُرحى منفعتُه، فاتقوا الله-عباد الله-، وابتغوا فيما آتاكم الله الدارُ الآخرةُ، ولا تنسوا نصبيكم من الدنيا. واذكروا على الدوام، أن الله-تعالى- قد أمركم بالصلاة والسلام على خير الأنام، فقال في أصدق الحديث وأحسن الكلام: ( إِنَّ اللَّهُ وَمَلَتِهِكَ تَدُّ. يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيَّ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ) (الأَحْزَابِ: ٥٦)، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنَّكَ حميدٌ مجيدٌ، اللهم بُارِكُ على محمد وعلى آل محمد، كما باركتُ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إِنَّكَ حميدٌ مجيدٌ، وارضَ اللهم عن خلفائه الأربعة؛ أبي بكر وعمر وعثمان وعلى، وعن سائر الآل والصحابة والتابعين، وعن أزواجه أمهات المؤمنين، وعنًا معهم بعضوك، وكرمك، وإحسانك، يا خير مَنْ تجاوَز وعفًا.

اللهم آتِ نفوسنا تقواها، وزكُها أنتَ خيرُ مَنْ زكَاها، أنتَ وليُّها ومولاها، اللهم أصلح لنا ديننا الذي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا دنيانا الذي هو عصمة أمرنا، وأصلح لنا آخرتنا التي فيها معادنا، واجعل الحياة زيادة لنا يؤ كل خير، واجعل الموت راحة لنا من كل شر، اللهم إنَّا نسألك فعل الخيرات، وترك المنكرات، وحب المساكين، وأن تغفر لنا وترحمنا، وإذا أردتَ بقوم فتنة فاقبضنا إليك غير مفتونين، اللهم أحسنُ عاقبتنا وعذاب الأمور كلها، وأجرئنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.



# مقالات في معاني القراءات

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، فمع بعض معاني القراءات الواردة في سور الجنء التاسع والعشرين من كتاب الله الكريم:

#### ومن سورة المرسلات

قوله تعالى: (فَقَدَرْنَا فَنِعْمَ ٱلْقَدِرُونَ) (المرسلات: ٢٣).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر والكسائي (فقدرنا) بتشديد الدال، وغيرهم بتخفيفها.

المعنى: (فقدًرنا) من التقدير كأنه مرة بعد مرة، لأنه ذكر الخلق فقال: (أَلَّرَ غَلَّمُكُم مِن مَا فَهَمْلَتُهُ فِي فَرَارٍ مَكِينٍ) مَهِينِ (أَ فَجَمُلَتُهُ فِي فَرَارٍ مَكِينٍ) (المسيالات:٢٠-٢١)، وهذا يبين أطوار خلق الإنسان، كما أي قدره نطفة شم علقة شم مضغة، وعلى قراءة التخفيف: من القدرة، وقال الله عز وجل بعدها (فنعم القادرون)، وقال المضراء: هما لغتان (حجة القراءات لابن زنجلة: ص٠٠٠) قوله تعالى: (أَعَلِهُوْراً إِلَى ظِلِّ ذِي

#### د. أسامة صابر

ثَلَثِ شُعَبِ) (المرسلات:٣٠). قدأ رويس يفتح البلام، وغير

اعداد ا

قرأ رويس بفتح اللام، وغيره بكسرها.

المعنى: أنهم أمسروا أولًا بالانطلاق في قوله تعالى: (انطلقوا إلى ما كنتم به تكذبون) وأعيد فعل الأمر التوبيخ والإهانة، وعلى قراءة الجمهور لقصد رويس (انطلقوا) بصيغة الفعل الأمر فانطلقوا إلى دخان النار التحرير والتنوير لابن عاشور المحمد الصادق قمحاوي: محمد الصادق قمحاوي.

#### الجزء الثامن والعشرون

#### من سورة المجادلة

قوله تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ إِذَا قِيلَ لَكُمُّ فَنَسَّحُواْ فِ ٱلْمَجَالِسِ فَأَفْنَحُواْ يَنْسَجِ ٱللَّهُ لَكُمُّ ) (المجادلة:١١).

القراءات:قرأ عاصم (المجالس)

على الجمع، وغيره بالإفراد (الجلس).

المعنى: أمر الله عباده المؤمنين بحسن الأدب مع بعضهم بعضًا بالتوسعة في المجلس، وعدم التضايق فيه، والمجلس على قراءة الجمهور قد يراد مجلس خاص، وهو مجلس النبي صلى الله عليه وسلم، وقال القرطبي: الصحيح في الآية أنها عامة في كل مجلس اجتمع المسلمون فيه للخير والأجر، سواء كان مجلس حرب أو ذكر أو مجلس يوم الجمعة (فتح القدير للشوكاني، وتفسير القرطبي: سورة المجادلة:١١، حجة القراءات لابن زنجلة: ص ۲۷٤).

#### ومن سورة الحشر

قوله تعالى: (يُخْرِبُونَ بُوتَهُم بِأَيْدِيهِمُ وَأَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ ) (الحشر:٢).

التراءات: قرأ أبو عمرو (يُكَرُبون) بفتح الخاء وتشديد الراء، وغيره بإسكان الخاء وتخفيف الراء.

المعنى: على قراءة الجمهور أن بني النضير كانوا يخرجون من ديارهم ويتركونها معطلة خرابًا من الإخراب وهو ترك البيت خرابًا بغيرساكن، وعلى قراءة أبي عمرو: (يُحَرِّبون) بمعنى يهدّمون بيوتهم وينقضونها، وقيل التخريب والإخراب بمعنى واحد (تفسير والطبري- سورة الحشر؛).

قوله تعالى: (لَا يُفَكَنِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرُى تُحْصَنَةٍ أَوْ مِن وَرَاّةٍ جُدُرٌ ) (الحشر:١٤).

القراءات: قرأ ابن كثير وأبو عمرو بالإفراد (جدار)، والباقون بالجمع (جدر).

المعنى: أن اليهود والمنافقين من جبنهم وهلعهم لا يقدرون على مواجهة جيش الإسلام بالمبارزة والمقاتلة بل إما في حصون أو يستترون بها في القتال، وعلى يستترون بها في القتال، وعلى قراءة (جدار) فالمعنى أن كل فرقة منهم وراء جدار أو المراد به السور، فهو سور واحد يعم به السور، فهو سور واحد يعم ابن كثير – سورة الحشر؛ ١٠ الكشف لمكي بن أبي طالب الكشف لمكي بن أبي طالب الكشف لمكي بن أبي طالب

#### ومن سورة الصف

قوله تعالى: (فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبِيَنَتِ قَالُواْ هَذَاسِحٌ مُبُنِّ ) (الصف:٦).

القراءات: قرأ حمزة والكسائي وخلف (سماحر) والباقون (سحر).

المعنى: من قرأ (ساحر) جعل الإشارة إلى الرسول (عيسى أو أحمد صلى الله عليهما

وسلم)، فأخبر عنهم أنهم قالوا إن هذا إلا سياحر، ومن قرأ (سحر) جعله وصفهم ما جاء به من البينات؛ أي ما جاء به من الأيات الخوارق إلا سحر، ويحتمل أن تكون القراءتان بمعنى واحد فتكون الإشيارة إلى الرسول أنه نفس السحر مبالغة، كما يقال: (رجل عدل)، أو على حذف مضاف أي ذو سحر (لطائف الإشارات القسطلاني ١٣٩/٤).

قوله تعالى: ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُوَّا أَنْهَارُ اللَّهِ ) (الصف: ١٤).

القراءات: قرأ نافع وأبو جعفر وابن كثير وأبو عمرو (أنصاراً لله)، وقرأ الباقون (أنصارً الله).

المعنى: على قراءة الإضافة (أنصار الله) أي دوموا على ذلك فهم أنصار الله من قبل، وإنما حضهم على الثبات والدوام معنى التخصيص، والمعنى على قراءة التنوين: كونوا من جملة من ينصر الله، أو انصروا دين الله فيما تستقبلون، وقيل المعنى واحد في القراءتين (الكشيف ٢١/٢، لطائف (الكشيف ٢١/٢، معاني القراءات للأزهري ص٥١٥).

#### ومن سورة التحريم

قوله تعالى: (وَإِذْ أَسَرَ النَّيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَجِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّاتٌ يِهِ وَأَظْهَرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ. وَأَعْضَ عَنْ وَأَظْهَرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ. وَأَعْضَ عَنْ بَعْشِّ ) (التحريم:٣)

الــقــراءات: (عــرف) قـرأ الكسائي بتخفيف الراء وغيره

بتشديدها

المعنى: أسَسرُّ النبي صلى الله عليه وسلم إلى حفصة رضي الله عنها بسرّ وأمرها ألا تخبر به أحدًا، فحدَّثت به عائشة رضى الله عنها، وأخبره الله بذلك الخبر الذي أذاعته، فعرَّفها ببعض ما قالت وأعرض عن بعضه كرمًا منه وحلمًا (تفسير السيعدي- سورة التحريم:٣)، وعلى قراءة الكسائى أي جازي بالعتب واللوم على بعض وأعرض عن بعض فلم بجازها عليه تكرمًا وحسن عشرة، تقول لأعرفن لك ذلك: أي لأجازينك، وكقوله تعالى: (وَمَا تَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرِ يَعْلَمُهُ اللَّهُ ) (البقرة: ١٩٧)؛ أي: يجازيكم به الله (تفسير البحر المحيط ٤٠٨/٨ الكشف

قوله تعالى: (يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ قَرْبَةٌ نَصُّوعًا) (التحريم: ٨).

القراءات: قرأ شعبة (نصوحا) بضم النون، وفتحها غيره.

المعنى: على قراءة (نصُوحا): صفة للتوبة وهي صيغة مبالغة على وزن (فعول)؛ أي توبة بالغة في النصح لصاحبها، وعلى قراءة (نصُوحا) أنها مصدر، فالتائب ينصح نفسه نصوحًا أي يخلص توبته من الشوائب (تفسير المحيط ١٢١٨، معاني القراءات للأزهري ص٢٢٥).

وللحديث صلة، والحمد لله رب العالمين.

# جماعة أنصار السنة المحمدية

#### تأسست عام 1345هـ- 1926م



الدعوة إلى التوحيد الخالص من جميع الشوائب، وإلى حب الله حبًا صحيحًا صادقًا يتمثل في طاعته وتقواه، وحب رسول الله صلى الله عليه وسلم حبًا صادقًا يتمثل في الاقتداء به واتخاذه أسوة حسنة.

الدعوة إلى أخذ الدين من نبعيه الصافيين - القرآن الكريم، والسنة الصحيحة - ومجانبة البدع والخرافات ومحدثات الأمور.

الدعوة إلى ربط الدنيا بالدين بأوثق رباط؛ عقيدة وعملاً وخلفًا.

الدعوة إلى إقامة المجتمع المسلم، والحكم بما أنزل الله، فكل مشرّع غيره - يُّ أي شأن من شئون الحياة - معتد عليه سبحانه، منازع إياه في حقوقه.



للحصول على الكرتونة الاتصال على الأستاذ / ممدوح عبد الفتاح : مدير قسم الحسابات بالمجلة 01008618513